# SUKHMANI SAHIB

The Fount of Serenity

## By the same author:

- Japji: English Translation
- Jaap Sahih and other Hymns: English Translation
- Zafarnamah: English Translation
- Nitnem (A Sikh's Communion with the Guru): English Translation

# SUKHMANI SAHIB

THE FOUNT OF SERENITY

PROF. SURINDERJIT SINGH



## SUKHMANI SAHIB

The Fount of Serenity

by

Prof. Surinderjit Singh 175-B, Bhai Randhir Singh Nagar, Ludhiana Tele.: 0161-2461175

© Prof. Surinderjit Singh

ISBN 81-7205-454-8

First Edition May 2010

Price: Rs. 150-00

#### Publishers:

## Singh Brothers

Bazar Mai Sewan, Amritsar - 143 006

S.C.O. 223-24, City Centre, Amritsar - 143 001

E-mail: singhbro@vsnl.com

Website: www.singhbrothers.com

#### Printers:

PRINTWELL, 146, INDUSTRIAL FOCAL POINT, AMRITSAR

## **SUKHMANI**

## The Fount of Serenity

Oukhmani, the Psalm of Serenity, is the longest composition of Guru Arjan Dev, the fifth Guru of the Sikhs. It is a gem of spiritual enlightenment. The composition is an ambrosial stream of hope, equipoise and equanimity to wash away the stains of worldly sufferings and sorrows. The essence of the whole composition is epitomized in the couplet that introduces the first stanza of the first Canto. It reads:

## ਸੁਖਮਨੀ ਸੁਖ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਪ੍ਰਭ ਨਾਮੁ॥ ਭਗਤ ਜਨਾ ਕੈ ਮਨਿ ਬਿਸ੍ਰਾਮ॥

Sukhmanī sukh anmrit prahh nām(u). Bhagat janā kai man(i) hisrām.

Lord's name is Sukhmani, peace-giving Nectar It ever abides in the mind of His devotees.

With this couplet, the Guru sets the preamble to the lofty composition in which he enunciates and illustrates the numerous components that act as deterrents to man's aberrant behaviour and spiritual edification. Alongside are offered adequate cues for steering oneself clear of the worldly pitfalls such as greed, jealousy, lust, attachment and pride. Treading under the light of the Psalms, the pilgrim undergoes inner tranquility in this strifetorn world and gets assured of being fully guarded against all the ills that might detract him from the spiritual pursuit. Its true potency is revealed when a devotee makes a concentrated submergence into each and every step of its structure.

The Sukhmani has a unique structural unity. It has 24 staves (Salokas), one out of which begins each Canto (Ashtpadī). There



are 24 cantos, each containing 8 stanzas. Each Stanza has ten lines, that is, five couplets. All the 24 cantos have sequential unity of the overall theme: a grateful, hence blissful living—the perfection of man mentally, morally and spiritually. The stave of each canto gives the gist of the stanzas that follow.

The first canto sums up the boons of contemplation and meditation. It tells that all physical pain and sorrow may vanish through the sincere remembrance of  $N\bar{a}m$  (God's Holy Name), and the individual becomes physically healthy and mentally strong. Such people find abundant inner strength to devote themselves to the public good and develop endurance to overcome all worldly obstacles.

The second canto tells us that "practicing holiness" reduces man's propensity to sin. It also provides an escape from the hardships of life. One comes to inner peace and spiritual joy.

In the third canto, the Guru states that any study of holy texts, the performance of austerities and various religious practices such as giving away much in charity, cannot be compared with the benefits obtainable by reading or listening to the Sacred Word. Meditation and nobility of conduct only can provide a passport to the Divine Court.

Canto four stresses the need for good behaviour. Man is a thinking animal and should anticipate consequences of his actions. Learning and cleverness cannot hide a filthy mind. Man must keep himself away from stealing and slander, give up greed in all forms and remember that all worldly things are bound to perish.

In canto five, we learn to thank God for all His various gifts and treasures, which He gives us. Man should compare himself to the less fortunate and feel blessed for the bounties given to him.

Canto six enumerates God's gifts to man: a healthy body, the choicest delicacies to eat, silks and jewels to wear and pleasant music to hear. Should we not thank the Lord for all His gifts by singing paeans in His glory?

Canto seven dwells on the attributes of the saints: their self-

control and their benevolence towards the human beings. Joining their company brings hope and peace. They never turn any one away empty-handed.

Similarly, an appreciation of the God-oriented man – the  $Brabmgi\bar{a}n\bar{i}$  – is found in canto eight. He is kind, patient, humble and carefree. He offers help and support to all without any inhibition. He is the refuge of the forsaken and the lost, whom he accepts and treats like the members of his family.

In canto nine, Guru Arjan defines the various types of holy persons like the *Pandit*, *Vaishnav*, *Bhagwatī* and the lowly placed. Of these, the best is the *Jīvan Mukta* – the *liberated one*, who has acquired immortality while still alive.

Canto ten deals with the various types of people and substances, both good and bad. How the conceited men blindly follow their basic nature, while the seekers and seers who win God's grace attain the goal of salvation in this life. Man's powers are limited; the more he knows, the less he comprehends.

In canto eleven, the Guru tells us that the meek and the humble win God's love while the haughty and the vain find no peace or joy. Man's desires are limited but his cravings are beyond appearement. It is only when his time comes that he may join the company of the holy, and then he gets a glimpse of His radiation within. Such a man realizes True happiness, for such a vision is powerfully blessed.

Canto twelve dwells on the lot of the boastful and the arrogant. Self-indulgent and money-grabbers waste away their lives in eating and sleeping. If ever an egoist performs good deeds, he, all too often, only inflates his own conceit. Pride and mental peace never go together.

Canto thirteen tells us of the need to associate ourselves with saintly people and of avoiding their slander. A slanderer is spiritually insolvent and a corrupter of all. However, if the saint blesses him, he too will get peace of mind and benediction.

Canto fourteen points out that the mortals, by their very nature, are fickle and wayward. So no reliance can be placed on them. On the other hand, the holy ones are extremely helpful

and convey to their followers a true understanding of life and its goal.

Canto fifteen tells us that just as darkness is dispelled by light and a flash of lightening illuminates a track in the wilderness, so the Guru's instruction opens up our inner consciousness and reveals the hidden mysteries of spiritual life. This enables the seeker to throw away the garbage of worldliness and gather special merchandise, which will bring both profit and honour.

In canto sixteen, the Guru refers to God as the Director, Playwright and Actor and Viewer in His own plays, who assumes any role at any time and at any place. He also assigns roles in His play for individuals to act out.

In canto seventeen, the Guru emphasizes the qualities of a true believer of God, namely obedience and humility. A good master is pleased with a person who obeys him and is loyal to him. So a good and sincere disciple will be able to win the grace of God.

Canto eighteen stresses the characteristics of a seeker of Truth. He must give up his ego and surrender his will to the Guru. The Guru will then enrich his mind with compassion and spirituality. The Guru will remove his tensions and sorrows and give him wisdom and joy.

In canto nineteen, Guru Arjan warns the individuals of the distractions of life. Why does one spend all one's life amassing wealth, which will ultimately be of no use? All worldly knowledge and possessions will be left here after death. People should think of the attributes that would be helpful to them in the hereafter.

Canto twenty deals with the need of efforts for spiritual progress. Meditation is a self-sustaining step on the road to divinity. A love of virtue, goodness and remembrance of the qualities that we associate with God will make one noble and blissful.

In canto twenty-one, the Guru tells of the pre-creation state. Before creation, there was a great void. Then God, by His will,

manifested Himself in His own creation. So the universe came into existence where different people play out their various roles.

In canto twenty-two, there is a short list of God's attributes. He is the fountainhead of generosity and goodness. He selects people according to what He wants from them. He gives special protection to some but those who turn away from Him come to harm and grief.

Canto twenty-three tells us of the omnipotence of God. He created the fabric of the universe. He controls the stellar bodies. Mankind will be forever unable to understand their complexities as he gropes for clues to their unravelment. True seekers stand in wonderment at God's power and excellence.

In canto twenty-four, the benefits of the *Sukhmani* are expounded. The true devotee will be rewarded with health, culture, peace and enlightenment through the sincere recitation and assimilation of this Psalm of Peace. He will be crowned with glory both in this world and in God's court.

The complete charter of the attributes related in the Composition portrays the unity of theme: the perfection of man mentally, morally and spiritually. The devotee recites the composition daily, follows strictly the do's and don'ts inscribed in it and enjoys the blissful aura of its ecstatic effect. The effect subsumes into the physical culture of the human being who gets transcended to realize to be *Jīvan Mukta* – the *liberated one*, the aim-ultimo of a living soul. Comprehension of its intrinsic excellence is imbibed intuitively when the devotee gets a view of the soulful core content of the Guru's word and the boon is assured in the final verdict:

ਸਭ ਤੇ ਊਚ ਤਾ ਕੀ ਸੋਭਾ ਬਨੀ॥ ਨਾਨਕ ਇਹ ਗੁਣਿ ਨਾਮੂ ਸੁਖਮਨੀ॥

Sabb te üch tā kī sobbā banī.

Nānak eh guņ(i) nām(u) sukhmanī.

The highest of all levels reaches the person's dignity, Nanak, for these virtues, is His *Nām* the source of serenity.



Prof. Puran Singh, the celebrated Sikh scholar, regards the universal appeal of the *Sukhmani* thus: "The Guru does not sing of a nation here, nor of any kingdom, nor of any war cries or of the victory yells of conquerors. It is a hymn that is to set all the loose screws of humanity right. *Sukhmani* is the music of the soul and the music of the union, which is the highest and intensest passion of the human soul."

The essence of *Sukhmani* is that our relationship with God is personal, intimate and soul related, and there is no need for the Almighty to reincarnate in human or angelic form. The dictum of the *Sukhmani* is that those who seek Him are worthy of His recognition. This is the gist when the Guru says:

#### ਪ੍ਰਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਸੇ ਪੂਰਖ ਪ੍ਰਧਾਨ ॥

Prahh kau simreh se purkh pradhān. Those who remember God Are the Chief amongst men.

But such a status to be achieved is a rare accomplishment.

With regard to maintaining appropriateness of the translation, the verses in English have been rendered in identical exactness to communicate the essence of the Guru's word in Punjabi. Adequate intoning of the lines finds apt equivalence whether the lines are didactic, assertive, imploring or inquisitive ones. In this process, versification undergoes involution of the sentences, complex or simple, and positioning of word forms as suited to the locution are taken utmost care of to accord poetic effect to the verses. Special effect has been maintained, as far as possible, through equal iambs or syllabic numbers to justify rhyme and rhythm in the couplets. Such a tenor adds to the veracity of the translation.

Lexiconic selection becomes the most essential constituent for registral aptness of the expression – connotative or denotative, referential or analogic, reflexive or reflective, as it may be. One has to peer deep into the religio-ethical, mythological, philosophical, cultural or linguistic roots of the

expression so as to impart its discrete exact transference in the second language. Here in this enterprise, genuine word equivalence appears apparent and self-explicative quite justifiably. However, a few words like *Brahmgyānī*, *Pandit*, *Bhagautī*, *Vaishnav* or *Pārbrahm* are retained as in the original. But the inference becomes equally clear.

Lay out of the composition with one Canto (Ashtpadī) on one page – original in Punjabi, transliteration in English and then the translation in English provides ease and convenience to the reader. Every Shaloka (the stave) appears independently on separate page and thus the whole text spread to 216 pages becomes an easily manageable size of the work.

I feel fascinated and overwhelmed with the understanding that the translator must have enjoyed intuitively an inward ambrosial charm by assiduously delving deep into the divine depths of the Guru's mental lap, and then only he could express the Guru's word in its apt equivalence from Punjabi into English. The lingua-transformed version is a laudable service in spreading the Guru's word especially amongst the non-Punjabi but English-literate people. And the translator, shall, as humble devotee, enjoy immensely the Guru's blessings for spreading His Word, pan global, among people of diverse strata not excluding our non-resident Punjabis.

Shall I not reminisce the exclamation that John Keats, the early nineteenth century Romantic poet in English, experienced on first looking into Chapman's Homer translated from Greek into English? Such a thrill would be experienced equally well by many when the non-literate in Punjabi read the translated version in sublimely versified form in English, exactly as we hail to read the original in Gurmukhi.

AMRITSAR April 14, 2010. — **J.S. Jogi** *Email:* jsjogi@yahoo.com

## **ACKNOWLEDGEMENTS**

Sukhmani Sahih is an important composition by the fifth Master, Guru Arjan Dev. It is recited as a daily prayer by many devout Sikhs as well as by non-Sikhs. It gives solace to the mind and soul. One who recites Sukhmani Sahih with love and gives it a place in his heart, is enabled to commune with the Lord. He is attuned with the Ultimate Truth and he transcends the worldly desires.

We are fortunate enough that Prof. Surinderjit Singh, retired as a college teacher, has devoted himself to translate the divine Hymns in a lucid language for our coming generation. His translations of the  $Japj\bar{\imath}$  and  $J\bar{a}p$   $S\bar{a}bib$  have already earned him a good name and fame. He actually recreates the text into English verse and follows the rhyme-scheme of the original text. It is really an arduous job, which he is executing as a labour of love. Sometimes he has to spend hours or days to find a suitable equivalent. We do not find suitable words to express our gratitude to the translator who has given us an opportunity to publish this unique transcreation.

We have also incorporated the original text in Gurmukhi and Roman to increase the utility of this book. The transliteration of text into Roman has been done by S. Gurjit Singh for which we are thankful to him.

Prof. Joginder Singh Jogi has been kind enough to go through the whole translation and give some valuable suggestions. He has also written an introductory note to the book which enhances the value of the book. We are extremely grateful to Prof. Jogi for his kind assistance.

S. Harjit Singh processed the data of the book meticulously and Sh. Rajesh Sharma read the proofs arduously. They also deserve our appreciation.

We hope the book will warmly be received by the young readers who are deprived of the knowledge of Punjabi language.

-Publishers

# KEY TO PRONUNCIATION

In order to facilitate the correct pronunciation of the original Gurmukhi (Punjabi) script the following key has been used while transcribing it into Roman script.

| Gurmukhi         | Vowel      | Roman Script /     |                     |
|------------------|------------|--------------------|---------------------|
| Letter           | Symbol     | equivalen          | ts                  |
| ਅ                |            | a                  | (as in <i>but</i> ) |
| ਆ                | . <b>T</b> | · ā,aa             | (as in car)         |
| ਇ                | f          | i                  | (as in sit)         |
| ਈ                | f          | ī                  | (as in week)        |
| ₽                | _          | u                  | (as in put)         |
| ਊ                | =          | $\bar{\mathbf{u}}$ | (as in fool)        |
| ਉ<br>ਊ<br>ਏ<br>ਐ | ~          | e                  | (as in male)        |
| ห้               | *          | ai                 | (as in cat)         |
| ਓ                | ~          | o                  | (as in soap)        |
| ਔ                | 77)        | au                 | (as in cost)        |
| ਸ                |            | s                  | (as in sun)         |
| ਹ                |            | h                  | (as in be)          |
| ਕ                |            | k                  | (as in king)        |
| ਖ                |            | kh                 | (as in khaddar)     |
| ਗ                |            | g                  | (as in leg)         |
| ਘ                |            | gh                 | (as in ghee)        |
| হ                |            | ńg                 | (as in ring)        |
| ਚ                |            | ch                 | (as in church)      |
| , ਛ              |            | chh                | (as in Chhatarpur)  |
| ् ਜ              |            | j                  | (as in Japan)       |
| इ                |            | jh                 | (as in Jhansi)      |
| . स              |            | ñ                  |                     |
| <b>ट</b> .       |            | ţ                  | (as in cut)         |
| ত ত              |            | ţh                 | (as in thug)        |
| ਡ                |            | d                  | (as in doctor)      |
| ਢ                |            | фh                 |                     |

#### KAY TO PRONUNCIATION

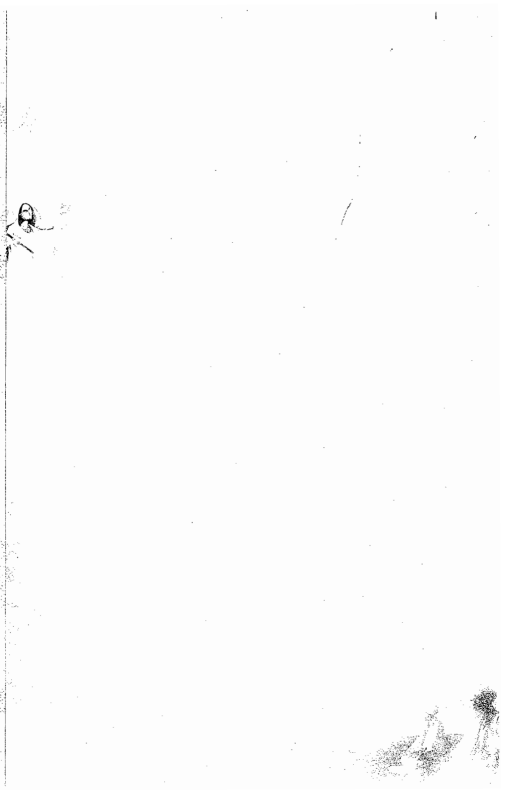
| Gurmukhi    | Vowel  | Roman Script<br>equivalents |                        |
|-------------|--------|-----------------------------|------------------------|
| Letter      | Symbol |                             |                        |
| ਣ           |        | ù<br>                       | (as in Runn of Kutch)  |
| ਤ           |        | t                           | (as in Telugu)         |
| ਥ           |        | th                          | (as in thumb)          |
| ਦ           |        | d                           | (as in thee)           |
| प           |        | dh                          | (as in dhohi)          |
| ਨ           |        | n                           | (as in nun)            |
| ų           |        | p                           | (as in pin)            |
| <b>ड</b> ्  |        | ph                          | (as in phase)          |
| ਬ           |        | b                           | (as in hed)            |
| ਭ           |        | bh                          | (as in hhang)          |
| н           |        | m                           | (as in man)            |
| ∙ ਯ         |        | y                           | (as in year)           |
| ਰ           |        | r                           | (as in ring)           |
| ਲ           |        | 1                           | (as in love)           |
| ਵ           |        | v                           | (as in valley)         |
| ੜ           |        | ŗ                           | (as in Roorkee)        |
| इ           |        | ţh                          | (as in saree)          |
| ਸ਼          |        | sh                          | (as in show)           |
| Ħ           |        | <u>kh</u>                   | (as in khan)           |
| ਗ਼          |        | <u>gh</u>                   | (as in <u>Gh</u> azal) |
| स्त         |        | z                           | (as in zero)           |
| द्ध         |        | f                           | (as in feet)           |
| Nasal Sound |        |                             |                        |
| n           |        | 'n                          | (as in single)         |
| <u>.</u>    |        | 'n                          | (as in plant)          |
|             |        |                             |                        |

**Note:** The short vowels /2/ and /fo/ were used at the end of certain words in medieval Punjabi to represent *certain cases*. Usually a modern Punjabi speaker, in general, is unable to pronounce these short vowels at the last position. We have used these short vowels in brackets as (u) and (i) towards the end, which of course, help to transcribe the exact spellings of *Sukhmanī Sāhih*.

## **SOME MUSINGS**

Innumerable are the thought currents of *Guru Bāṇī*. The deeper you delve into, your musings multiply manifold. Please add to the following after a sustained perusal of *Sukhmanī Sāhib*.

His Naam is the Fount of tranquility It abides in the mind of His devotee In the Universe, the earth is set apart For man to enshrine Naam in his heart All attributes lie in the Sovran's Naam It cleanses, edifies, blesses beatific calm The Lord's bounties are in plentiude Immense is man's base ingratitude Seek ye avidly ever, the Sādbū's sodality That you do remember Him in continuity The slander of the Supreme One's saints Soils the mind with all the possible taints The saints are the Sovran's people chosen They help row across, their slanderers even Hope for all other shelters, O' man abjure The Lord's refuge alone is lasting and sure The earth is established for the mankind To dwell on the Sovran Lord in their mind Being deluded I have passed thro' lives so many I beseech Thee, in Thy worship Thou engage me Dwelling on Thee, is the finest of all doings It has emancipated countless human beings Who has realized the Glory of the Dieu True Is hailed reverently as the Prefect Sat Guru.



ੴ ਸਤਿਗੁਰਪ੍ਰਸਾਦਿ॥ ਗਉੜੀ ਸੁਖਮਨੀ ਮ: ੫॥ *ਸਲੋਕੁ॥* 

ਆਦਿ ਗੁਰਏ ਨਮਹ॥ ਜੁਗਾਦਿ ਗੁਰਏ ਨਮਹ॥ ਸਤਿਗੁਰਏ ਨਮਹ॥ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰਦੇਵਏ ਨਮਹ॥॥॥

Ik Oankār Sat(i)gurprasād(i).

## GAUŖĪ SUKHMANĪ MAHALĀ 5. SALOK(U)

Ād(i) Gur-e namah. Jugād(i) gur-e namah. Sat(i)gur-e namah. Srī Gurdev-e namah. (1)

God is one. He is realised by the grace of the True Guru.

## GAURI SUKHMANI MAHALA V SHALOK

Hail the Primordial Guru Hail the Primeval Guru Hail the Sat Guru Hail Guru, the Dieu

## ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਸਿਮਰੳ ਸਿਮਰਿ ਸਿਮਰਿ ਸਖ ਪਾਵੳ॥ ਕਲਿ ਕਲੇਸ ਤਨ ਮਾਹਿ ਮਿਟਾਵੳ॥ ਸਿਮਰੳ ਬਿਸੰਭਰ ਏਕੈ॥ ਜਾਸ ਜਪਤ ਅਗਨਤ ਅਨੇਕੈ॥ ਨਾਮ ਪਰਾਨ ਸਿੰਮਿਤਿ ਸਧਾਖਰ॥ ਬੇਦ ਕੀਨੇ ਰਾਮ ਨਾਮ ਇਕ ਆਖਰ॥ ਕਿਨਕਾ ਏਕ ਜਿਸ ਜੀਅ ਬਸਾਵੈ॥ ਤਾ ਕੀ ਮਹਿਮਾ ਗਨੀ ਨ ਆਵੈ॥ ਏਕੈ ਤਹਾਰੋ॥ ਦਰਸ ਨਾਨਕ ਉਨ ਸੰਗਿ ਮੋਹਿ ਉਧਾਰੋ॥੧॥ ਸੁਖਮਨੀ ਸੂਖ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਪ੍ਰਭ ਨਾਮੂ॥ ਭਗਤ ਜਨਾ ਕੈ ਮਨਿ ਬਿਸਾਮ ।।ਰਹਾੳ।।

#### ASTPADĪ.

Simrau simar(i) simar(i) sukh(u) pāvau. Kal(i) kales tan māh(i) mitāvau. jās(u) bisunbhar Simrau japat aganat anekai. Nām(u) Bed purān sinmrit(i) sudhākhyar.  $K\bar{\imath}ne$ Rām Nām ikākhyar. Kinkā ek jis(u) jī-a basāvai. mahimā ganī na āvai. Tā kī daras Kāṅkhī ekai tuhāro. Nānak un saṅg(i) mohe udhāro.(1) Sukhmanī sukh anmrit prahh Nām(u). Bhagat janā kai man(i) bisrām.(Rahāo)

## ASHTPADI

Dwell I on Him, dwelling tranquillity I gain,
From my body I remove all suffering and pain.
Dwell on the Lord, the Sustainer of His Sway,
His Naam, who recite beyond count are they.
As the true Scripture; Veda, Purana or Simrity,
His own Naam was made, by the One Deity.
Minim of His Naam, whom He makes imbibe,
No words can verily, his true glory describe.
O, Sovran who yearn for a glimpse of Thee,
Nanak beseeches, "In their Sodality save me."
Lord's Naam is Sukhmani, peace giving Nectar
It ever abides in the mind of His worshipper (Rahao).

ਪ੍ਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਗਰਭਿ ਨ ਬਸੈ॥
ਪ੍ਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਦੂਖੁ ਜਮੁ ਨਸੈ॥
ਪ੍ਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਕਾਲੁ ਪਰਹਰੈ॥
ਪ੍ਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਦੁਸਮਨੁ ਟਰੈ॥
ਪ੍ਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਦੁਸਮਨੁ ਟਰੈ॥
ਪ੍ਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਅਨਦਿਨੁ ਜਾਗੈ॥
ਪ੍ਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਅਨਦਿਨੁ ਜਾਗੈ॥
ਪ੍ਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਭਉ ਨ ਬਿਆਪੈ॥
ਪ੍ਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਦੁਖੁ ਨ ਸੰਤਾਪੈ॥
ਪ੍ਭ ਕਾ ਸਿਮਰਨੁ ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ॥
ਸਰਬ ਨਿਧਾਨ ਨਾਨਕ ਹਰਿ ਰੰਗਿ॥੨॥

Prabh kai simran(i) garbh(i) na basai. Prabh kai simran(i) dūkh jam(u) nasai. Prabh kai simran(i) kāl(u) par-harai. Prabh kai simran(i) dusman(u) ṭarai. Prabh simrat kachhu bighan(u) na lāgai. Prabh kai simran(i) an-din(u) jāgai. Prabh kai simran(i) bhau na biāpai. Prabh kai simran(i) dukh(u) na santāpai. Prabh kā simran(u) sādh kai sang(i). Sarab nidhān Nānak Har(i) rang(i).(2)

By dwelling on Him, one is not in womb recast, By dwelling on Him, Yamas' fear, woes fly past. By dwelling on Him, one keeps death at bay, By dwelling on Him, all the foes veer away. By dwelling on Him, no obstacles cross the way, By dwelling on Him, one is Lord-aware every day. By dwelling on Him, no fear can ever prevail, By dwelling on Him, no sorrow can ever assail. In the Sodality of Sadhus, on the Lord one dwells, Riches abound Nanak, when His love within wells.2.

ਪਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਰਿਧਿ ਸਿਧਿ ਨਉ ਨਿਧਿ॥ ਪੁਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਗਿਆਨੂ ਧਿਆਨੂ ਤਤੂ ਬੁਧਿ ॥ ਪਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਜਪ ਤਪ ਪਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਬਿਨਸੈ ਦਜਾ॥ ਪਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਤੀਰਥ ਇਸਨਾਨੀ॥ ਪਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਦਰਗਹ ਸਿਮਰਨਿ ਪਭ ਕੈ ਹੋਇ ਸ ਭਲਾ∄ ਪਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਸਫਲ ਫਲਾ ॥ ਜਿਨ ਸਿਮਰਹਿ ਆਪਿ ਸਿਮਰਾਏ ॥ ਕੈ ਨਾਨਕ ਤਾ ਲਾਗੳ ਪਾਏ॥੩॥

Prabb kai simran(i) ridb(i) sidb(i) nau-nidb(i). Prabh kai simran(i) gian(u) dhian(u) tat(u) budh(i). Prabh kai simran(i) jap tap pūjā. kai Prabbsimran(i)  $d\bar{u}j\bar{a}$ . binsai Prabh kai simran(i)tīrath isnānī. Prabb kai simran(i) dargah mānī. Prabh kai simran(i) hoe subhalā. Prabb kai simran(i) suphal phalā. Se simreh jin  $\bar{a}p(i)$ simrāe. Nānak tā kai lāgau pāe.(3)

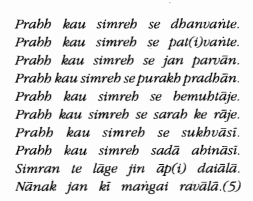
In dwelling on Him, lie glory, psychic power treasures all, In dwelling on Him, lie meditation, lore, transvision withal. In dwelling on Him, recitation, penance, worship lies, By dwelling on Him, the sense of Duality forever dies. By dwelling on Him, bathe at the Inner Fountain, By dwelling on Him, honour at His Court obtain. By dwelling on Him, one extols whatever He wills, By dwelling on Him, the life's aim one truly fulfills. Whom He causes to dwell, on Him dwell they, At their feet, Nanak, doth adoringly himself lay.3.

ਪ੍ਭ ਕਾ ਸਿਮਰਨੁ ਸਭ ਤੇ ਊਚਾ॥
ਪ੍ਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਉਧਰੇ ਮੂਚਾ॥
ਪ੍ਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਤ੍ਰਿਸਨਾ ਬੁਝੈ॥
ਪ੍ਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਸਭੁ ਕਿਛੁ ਸੁਝੈ॥
ਪ੍ਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਨਾਹੀ ਜਮ ਤ੍ਰਾਸਾ॥
ਪ੍ਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਮੁਰਨ ਆਸਾ॥
ਪ੍ਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਮਨ ਕੀ ਮਲੁ ਜਾਇ॥
ਅੰਮ੍ਤਿ ਨਾਮੁ ਰਿਦ ਮਾਹਿ ਸਮਾਇ॥
ਪ੍ਭ ਜੀ ਬਸਹਿ ਸਾਧ ਕੀ ਰਸਨਾ॥
ਨਾਨਕ ਜਨ ਕਾ ਦਾਸਨਿ ਦਸਨਾ॥॥॥

Prabh kā simran(u) sabh te ūchā.
Prabh kai simran(i) udhre mūchā.
Prabh kai simran(i) trisnā bujhai.
Prabh kai simran(i) sabh(u) kichh(u) sujhai.
Prabh kai simran(i) nāhī jam trāsā.
Prabh kai simran(i) pūran āsā.
Prabh kai simran(i) man kī mal(u) jāe.
Anmrit Nām(u) rid māh(i) samāe.
Prabh jī baseh sādh kī rasnā.
Nānak jan kā dāsan(i) dasnā.(4)

Dwelling on Him, is the finest of all our doings,
Dwelling on Him, has saved countless beings.
By dwelling on Him, all cravings are stilled,
By dwelling on Him, true insight is instilled.
By dwelling on Him, the fear of death is excised,
By dwelling on Him, all our hopes are realized.
By dwelling on Him, all impurities leave the mind,
And His Nectarine Naam is in the heart enshrined.
On the tongue of a Sadhu always abides Parbraham,
Nanak prays, "May I the slave of His slaves become".4.

ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਸੇ ਧਨਵੰਤੇ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਸੇ ਪਤਿਵੰਤੇ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਸੇ ਜਨ ਪਰਵਾਨ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਸੇ ਮੁਰਖ ਪ੍ਰਧਾਨ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਸਿ ਬੇਮੁਹਤਾਜੇ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਸਿ ਸਰਬ ਕੇ ਰਾਜੇ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਸੇ ਸੁਖਵਾਸੀ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਸੇ ਸੁਖਵਾਸੀ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਸਦਾ ਅਬਿਨਾਸੀ॥
ਸਿਮਰਨ ਤੇ ਲਾਗੇ ਜਿਨ ਆਪਿ ਦਇਆਲਾ॥
ਨਾਨਕ ਜਨ ਕੀ ਮੰਗੈ ਰਵਾਲਾ॥॥॥



Who dwell on Him, true wealth they obtain,
Who dwell on Him, true honour they attain.
Who dwell on Him, His acceptance they receive,
Who dwell on Him, great pre-eminence achieve.
Who dwell on Him, they rise above dependence,
Who dwell on Him, over all attain ascendence.
Who dwell on Him, they savour bliss supernal,
Who dwell on Him, near the Sovran Lord dwell
On whom He is clement, on Him dwell they,
For the dust of such devotee's feet, doth Nanak pray.5.

ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਸੇ ਪਰਉਪਕਾਰੀ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਤਿਨ ਸਦ ਬਲਿਹਾਰੀ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਸੇ ਮੁਖ ਸੁਹਾਵੇ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਤਿਨ ਸੂਖਿ ਬਿਹਾਵੈ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਤਿਨ ਆਤਮੁ ਜੀਤਾ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਤਿਨ ਨਿਰਮਲ ਰੀਤਾ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਤਿਨ ਨਿਰਮਲ ਰੀਤਾ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਤਿਨ ਅਨਦ ਘਨੇਰੇ॥
ਪ੍ਭ ਕਉ ਸਿਮਰਹਿ ਬਸਹਿ ਹਰਿ ਨੇਰੇ॥
ਸੰਤ ਕ੍ਰਿਪਾ ਤੇ ਅਨਦਿਨੁ ਜਾਗਿ॥
ਨਾਨਕ ਸਿਮਰਨੁ ਪੂਰੇ ਭਾਗਿ॥੬॥

Prabh kau simreh se par-upkārī. Prabh kau simreh tin sad halihārī. Prabh kau simreh se mukh suhāve. Prabh kau simreh tin sūkh(i) bihāvai. Prabh kau simreh tin ātam(u) jītā. Prabh kau simreh tin nirmal rītā. Prabh kau simreh tin anad ghanere. Prabh kau simreh baseh Har(i) nere. Sant kripā te an-din(u) jāg(i). Nānak simran(u) pūrai bhāg(i).(6)

Who dwell on Him, for others weal ever endeavour, Who dwell on Him, to them I am a sacrifice forever.

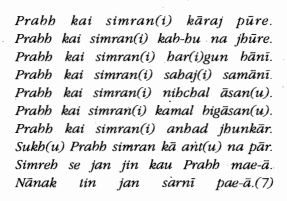
Who dwell on Him, their faces gracefully glow, Who dwell on Him, tranquil is their life's flow.

Who dwell on Him, their inner self subdue, Who dwell on Him, are in their living true.

Who dwell on Him, have bliss in abundance, Who dwell on Him, abide in His Immanence.

By the Saints blessing, His awareness perceive,
On Him dwell they Nanak, who His Grace receive.6.

ਪ੍ਰਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਕਾਰਜ ਪੂਰੇ॥
ਪ੍ਰਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਕਬਹੁ ਨ ਝੂਰੇ॥
ਪ੍ਰਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਹਰਿਗੁਨ ਬਾਨੀ॥
ਪ੍ਰਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਸਹੀਜ ਸਮਾਨੀ॥
ਪ੍ਰਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਨਿਹਚਲ ਆਸਨੁ॥
ਪ੍ਰਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਨਿਹਚਲ ਆਸਨੁ॥
ਪ੍ਰਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਕਮਲ ਬਿਗਾਸਨੁ॥
ਪ੍ਰਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਅਨਹਦ ਝੁਨਕਾਰ/॥
ਸੁਖੁ ਪ੍ਰਭ ਸਿਮਰਨ ਕਾ ਅੰਤੁ ਨ ਪਾਰ॥
ਸਿਮਰਹਿ ਸੇ ਜਨ ਜਿਨ ਕਉ ਪ੍ਰਭ ਮਇਆ॥
ਨਾਨਕ ਤਿਨ ਜਨ ਸਰਨੀ ਪਇਆ॥੭॥



By dwelling on Him, success in all doings find,
By dwelling on Him, nothing agitates the mind.
By dwelling on Him, daily in His eulogy remain,
By dwelling on Him, the equi-poised state gain.
By dwelling on Him, the capricious mind stills,
By dwelling on Him, beatitude in the heart fills.
By dwelling on Him, Unstruck Melody within rings,
Boundless is the bliss, that dwelling on Him brings.
Dwell they, on whom the Lord His Mercy bestows,
For shelter before them Nanak in supplication bows.7

#### SUKHMANI SAHIB - Astpadī-1

ਹਰਿ ਸਿਮਰਨ ਕਰਿ ਪਗਟਾਏ॥ ਭਗਤ ਹਰਿ ਸਿਮਰਨਿ ਲਗਿ ਬੇਦ ਉਪਾਏ ॥ ਹਰਿ ਸਿਮਰਨਿ ਭਏ ਸਿਧ ਜਤੀ ਦਾਤੇ॥ ਨੀਚ ਹਰਿ ਸਿਮਰਨਿ ਚਹ åг ਜਾਤੇ॥ ਹਰਿ ਸਿਮਰਨਿ ਧਾਰੀ ਸਭ ਧਰਨਾ॥ ਸਿਮਰਿ ਸਿਮਰਿ ਹਰਿ ਕਾਰਨ ਕਰਨਾ ॥ ਹਰਿ ਕੀਓ ਸਿਮਰਨਿ ਸਗਲ ਅਕਾਰਾ ॥ ਮਹਿ ਹਰਿ ਸਿਮਰਨ ਂ ਆਪਿ ਨਿਰੰਕਾਰਾ ॥ ਕਰਿ ਜਿਸ ਆਪਿ ਬਝਾਇਆ॥ ਕਿਰਪਾ ਨਾਨਕ ਗਰਮੁਖਿ ਹਰਿ ਸਿਮਰਨ ਤਿਨਿ ਪਾਇਆ ॥੮॥੧॥

Har(i) simran(u)kar(i) bhagat pragtāe. Har(i) simran(i) Bedlag(i)upāe. Har(i) simran(i) bhae sidh dāte. jatī Har(i) simran(i) chahu nīch kunt jāte. Har(i) simran(i) sabb dhārī dharnā. Simar(i) simar(i) Har(i) kāran karnā. Har(i) simran(i) kīo sagal akārā. Har(i) simran maih  $\bar{a}p(i)$ Nirankārā. Kar(i) kirpā jis(u)  $\bar{a}p(i)$ bujhāiā. Nānak gurmukh(i) Har(i) simran(u) tin(i) pāiā (8.1)

Dwelling on Him, His devotees gained renown,
Dwelling on Him, were the Vedas penned down.

Dwelling on Him, men, Sidhas, Celibate, donors became,
Dwelling on Him, the humble attained worldwide fame.

The dwelling on Him, sustains our earthly sway,
On the Cause of all causes ever dwell thou aye!

For dwelling on Him, He created all the Expanse,
And where is He Dwelt on, there dwells He hence.

In His Grace on whom He bestows this sense profound,
Nanak, through Guru, this dwelling on Him they found.8.1.



## ਸਲੋਕੂ ॥

ਦੀਨ ਦਰਦ ਦੁਖ ਭੰਜਨਾ ਘਟਿ ਘਟਿ ਨਾਥ ਅਨਾਥ॥ ਸਰਣਿ ਤੁਮ੍ਰਰੀ ਆਇਓ ਨਾਨਕ ਕੇ ਪ੍ਰਭ ਸਾਥ॥॥॥

## SALOK(U).

Dīn dard dukh bhanjanā ghat(i) ghat(i) Nāth anāth. Saran(i) tumhārī ā-io Nānak ke Prabh sāth.(1)

## **SHALOK**

Annuller of pain and sufferings of the poor,
In every being Immanent, Espouser of earth's scum.
For Thy refuge as a supplicant I have come,
Be, Thou, ever by Nanak's side, O, Sovran Parbrahm!

## ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਜਹ ਮਾਤ ਪਿਤਾ ਸੁਤ ਮੀਤ ਨ ਭਾਈ॥
ਮਨ ਊਹਾ ਨਾਮੁ ਤੇਰੈ ਸੰਗਿ ਸਹਾਈ॥
ਜਹ ਮਹਾ ਭਇਆਨ ਦੂਤ ਜਮ ਦਲੈ॥
ਤਹ ਕੇਵਲ ਨਾਮੁ ਸੰਗਿ ਤੇਰੈ ਚਲੈ॥
ਜਹ ਮੁਸਕਲ ਹੋਵੈ ਅਤਿ ਭਾਗ॥
ਹਰਿ ਕੋ ਨਾਮੁ ਖਿਨ ਮਾਹਿ ਉਧਾਰੀ॥
ਅਨਿਕ ਪੁਨਹਚਰਨ ਕਰਤ ਨਹੀ ਤਰੈ॥
ਹਰਿ ਕੋ ਨਾਮੁ ਕੋਟਿ ਪਾਪ ਪਰਹਰੈ॥
ਗੁਰਮੁਖਿ ਨਾਮੁ ਜਪਹੁ ਮਨ ਮੇਰੇ॥
ਨਾਨਕ ਪਾਵਹੁ ਸੁਖ ਘਨੇਰੇ॥॥।

## ASTPADĪ.

Jah māt pitā sut mīt na bhāī. Man ūhā nām(u) terai sang(i) sahāī. Jah mahā hhae-ān dūt jam dalai. Tah keval Nām(u) sang(i) terai chalai. Jah muskal hovai at(i) hhārī. Har(i) ko Nām(u) khin māh(i) udhārī. Anik punah-charan karat nahī tarai. Har(i) ko Nām(u) kot(i) pāp par-harai. Gurmukh(i) Nām(u) japoh man mere. Nānak pāvoh sūkh ghanere.(1)

## **ASHTPADI**

Where there is no father, mother, friend, son or brother, There O, soul, His Naam accompanies ye as a helper. Where horrendous Yamadoots in great numbers roam, There keeps thee company, Naam and Naam alone. Where a stupendous obstacle stands in the way, His Naam in the winking of an eye puts it away. The doing of much ritualism cannot help emancipate, Lord's Naam millions of sinful deeds doth obliterate. Instructed by Guru recite His Naam O, my mind, Blessings in abundance Nanak, shall ye then find.1.

#### SUKHMANI SAHIB - Astpadī-2

ਸਗਲ ਸ਼ਿਸਟਿ ਕੋ ਰਾਜਾ ਦੁਖੀਆ॥ ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮ ਜਪਤ ਹੋਇ ਸਖੀਆ॥ ਕਰੋਰੀ ਬੰਧ ਨ ਨਿਸਤਰੈ ॥ ਹਰਿ ਨਾਮ ਜਪਤ ਅਨਿਕ ਮਾਇਆ ਰੰਗ ਤਿਖ ਨ ਬਝਾਵੈ॥ ਹਰਿ ਆਘਾਵੈ ॥ ਕਾ ਨਾਮ ਜਪਤ ਜਿਹ ਮਾਰਗਿ ਇਹ ਜਾਤ ਇਕੇਲਾਂ॥ ਤਹ ਹਰਿ ਨਾਮ ਸੰਗਿ ਹੋਤ ਸਹੇਲਾ॥ ਐਸਾ ਨਾਮੂ ਮਨ ਸਦਾ ਧਿਆਈਐ॥ ਨਾਨਕ ਗੁਰਮੁਖਿ ਪਰਮ ਗਤਿ ਪਾਈਐ॥੨॥

srist(i) ko rājā dukhīā. Sagal Har(i) kā nām(u) japat hoe sukhīā. handh(u) na Lākh karorī parai. nām(u) japat Har(i) kā nistarai. rang tikh na hujhāvai. Anik māiā Nām(u) japat Har(i) kā āghāvai. mārag(i) eb(u)Iih jāt ikelā. Tah Har(i) Nām(u) sang(i) hot suhelā. Aisā Nām(u) man sadā dhiāīai. Nānak gurmukh(i) param gat(i) pāīai.(2)

The ruler of the world entire is beset with grief,
With the uttering of his Naam, attains he relief.
Even with crores behind him greed is not contained,
By the recital of His Naam liberation from it is gained.
Having many material goods, the hunger never abates,
But the reciting of Lord's Naam, his desire-mind satiates.
On that lonesome path where alone one has to tread,

On that lonesome path where alone one has to tread, Lord's Naam there accompanies to stand in good stead. Thus O, mind on such a Naam eternally thou meditate, And Guru-attuned, Nanak is attained the beatific state.2. ਛੂਟਤ ਨਹੀ ਕੋਟਿ ਲਖ ਬਾਹੀ॥
ਨਾਮੁ ਜਪਤ ਤਹ ਪਾਰਿ ਪਰਾਹੀ॥
ਅਨਿਕ ਬਿਘਨ ਜਹ ਆਇ ਸੰਘਾਰੈ॥
ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੁ ਤਤਕਾਲ ਉਧਾਰੈ॥
ਅਨਿਕ ਜੋਨਿ ਜਨਮੈ ਮਰਿ ਜਾਮ॥
ਨਾਮੁ ਜਪਤ ਪਾਵੈ ਬਿਸ੍ਾਮ॥
ਹਉ ਮੈਲਾ ਮਲੁ ਕਬਹੁ ਨ ਧੋਵੈ॥
ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੁ ਕੋਟਿ ਪਾਪ ਖੋਵੈ॥
ਐਸਾ ਨਾਮੁ ਜਪਹੁ ਮਨ ਰੰਗਿ॥
ਨਾਨਕ ਪਾਈਐ ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ॥॥॥

Chhutat nahī koṭ(i) lakh bāhī. Nām(u) japat tah pār(i) parāhī. Anik bighan jah āe sanghārai. Har(i) kā Nām(u) tatkāl udhārai. Anik jon(i) janmai mar(i) jām. Nām(u) japat pāvai bisrām. Hau mailā mal(u) kab-hu na dhovai. Har(i) kā Nām(u) koṭ(i) pāp khovai. Aisā Nām(u) japoh man rang(i). Nānak pāīai sādh kai sang(i).(3)

Where millions of helpers fail to help one out,
On reciting His Naam, deliverance comes about.
Where countless impediments the mind distress,
The Lord's Naam in an instant sears all the stress.
Through countless lives one gyrates as decreed,
On reciting Naam from this cycle gets one freed.
The ego-defilement by one can never be cleared,
By the Lord's Naam millions of sins are seared.
Such a Naam, utter my mind filled with His affection,
Nanak, in a Sadhu's company is gained this benefaction.

ਜਿਹ ਮਾਰਗ ਕੇ ਗਨੇ ਜਾਹਿ ਨ ਕੋਸਾ॥
ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੁ ਊਹਾ ਸੰਗਿ ਤੋਸਾ॥
ਜਿਹ ਪੈਡੈ ਮਹਾ ਅੰਧ ਗੁਬਾਰਾ॥
ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੁ ਸੰਗਿ ਉਜੀਆਰਾ॥
ਜਹਾ ਪੰਥਿ ਤੇਰਾ ਕੋ ਨ ਸਿਵਾਨੂ॥
ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੁ ਤਹ ਨਾਲਿ ਪਛਾਨੂ॥
ਜਹ ਮਹਾ ਭਇਆਨ ਤਪਤਿ ਬਹੁ ਘਾਮ॥
ਤਹ ਹਰਿ ਕੇ ਨਾਮ ਕੀ ਤੁਮ ਊਪਰਿ ਛਾਮ॥
ਜਹਾ ਤ੍ਰਿਖਾ ਮਨ ਤੁਝੁ ਆਕਰਬੈ॥
ਤਹ ਨਾਨਕ ਹਰਿ ਹਰਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤੂ ਬਰਖੈ॥॥॥

Jih mārag ke gane jāhe na kosā.  $k\bar{a}$   $N\bar{a}m(u)$   $\bar{u}h\bar{a}$  sang(i)Har(i) tosā. paidai mahā andh Jih guhārā. kā Har(i) nām(u) sang(i) ujīārā. panth(i) Iahā terā ko nasiñānū. Har(i) kā Nām(u) tah nāl(i) pachhānū. Jah mahā bhae-ān tapat(i) bahu ghām. Tah Har(i) ke Nām kī tum ūpar(i) chhām. Iahā trikhā man tujh(u) ākarkhai. Tah Nānak Har(i) Har(i) anmrit(u) harkhai.(4)

On that path whose miles are beyond any count, Naam accompanies one as food and fare amount. On that path darkened by the nescience's night, Lord's Naam accompanies one as a beacon light. On that course where no one is thy acquaintence, Lord's Naam as thy friend with thee wends hence. Where there are scorching rays and heat intense, Lord's Naam there covers thee with shade dense. Where covetousness, O, my mind thee inflames, Nectar of His Naam, Nanak coolth therein rains.4.

ਭਗਤ ਜਨਾ ਕੀ ਬਰਤਨਿ ਨਾਮੁ॥
ਸੰਤ ਜਨਾ ਕੈ ਮਨਿ ਬਿਸ੍ਰਾਮੁ॥
ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੁ ਦਾਸ ਕੀ ਓਟ॥
ਹਰਿ ਕੈ ਨਾਮਿ ਉਧਰੇ ਜਨ ਕੋਟਿ॥
ਹਰਿ ਜਸੁ ਕਰਤ ਸੰਤ ਦਿਨੁ ਰਾਤਿ॥
ਹਰਿ ਹਰਿ ਅਉਖਧੁ ਸਾਧ ਕਮਾਤਿ॥
ਹਰਿ ਜਨ ਕੈ ਹਰਿ ਨਾਮੁ ਨਿਧਾਨੁ॥
ਪਾਰਬ੍ਹਮਿ ਜਨ ਕੀਨੋਂ ਦਾਨ॥
ਮਨ ਤਨ ਰੰਗਿ ਰਤੇ ਰੰਗ ਏਕੈ॥
ਨਾਨਕ ਜਨ ਕੈ ਬਿਰਤਿ ਬਿਬੇਕੈ॥੫॥

Bhagat hartan(i) janā  $k\bar{\imath}$  $N\bar{a}m(u)$ . Sant janā kai man(i)bisrām(u).  $N\bar{a}m(u)$ Har(i) kā dās  $k\bar{\imath}$ Har(i) kai Nām(i) udhare jan koţ(i). Har(i) jas(u) karat sant din(u)  $r\bar{a}t(i)$ . Har(i) Har(i) aukhadh(u) sādh kamāt(i). Har(i) jan kai Har(i) Nām(u) nidhān(u). Pārbrahm(i) jan kīno dān. rang ekai. Man tan rang(i)rate Nānak jan kai birat(i) bibekai.(5)

The daily working of His devotees, Naam guides,
In the hearts of His Saint's, His Naam resides.
His Naam is the lasting refuge of His slaves,
Millions of His votaries, the Lord-Naam saves.
His Saints day and night eulogise His Naam,
Of the Lord's Naam, the Sadhus garner balm.
His Naam is the only wealth, His devotee wants,
Which the Sovran Supreme to His devotees grants.
With the One Lord's love, is their body, mind ingrained,
This way Nanak true discrimination by them is gained.5.

31

ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੂ ਜਨ ਕਉ ਮੁਕਤਿ ਜੁਗਤਿ॥
ਹਰਿ ਕੈ ਨਾਮਿ ਜਨ ਕਉ ਤ੍ਰਿਪਤਿ ਭੁਗਤਿ॥
ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੁ ਜਨ ਕਾ ਰੂਪ ਰੰਗੁ॥
ਹਰਿ ਨਾਮੁ ਜਪਤ ਕਬ ਪਰੈ ਨ ਭੰਗੁ॥
ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੁ ਜਨ ਕੀ ਵਡਿਆਈ॥
ਹਰਿ ਕੈ ਨਾਮਿ ਜਨ ਸੋਭਾ ਪਾਈ॥
ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੁ ਜਨ ਕਉ ਭੋਗ ਜੋਗੁ॥
ਹਰਿ ਨਾਮੁ ਜਪਤ ਕਛੁ ਨਾਹਿ ਬਿਓਗੁ॥
ਜਨੁ ਰਾਤਾ ਹਰਿ ਨਾਮ ਕੀ ਸੇਵਾ॥
ਨਾਨਕ ਪਜੈ ਹਰਿ ਹਰਿ ਦੇਵਾ॥੬॥



Har(i) kā Nām(u) jan kau mukat(i) jugat(i). Har(i) kai Nām(i) jan kau tripat(i) hhugat(i). Har(i)  $k\bar{a}$   $N\bar{a}m(u)$  jan  $k\bar{a}$   $r\bar{u}p$  rang(u).  $Har(i) N\bar{a}m(u)$  japat kab parai na bhang(u). Har(i) kā nām(u) ian kī jan Har(i) kai Nām(i) sobhā pāī. Har(i) kā Nām(u) jan kau bhog jog. Har(i) Nām(u) japat kachhu nāh(i) biog(u). Har(i)  $k\bar{\imath}$ Ian(u)rātā Nām sevā. *Har(i) Devā.(6)* Nānak pūjai Har(i)

His Naam for a devotee is the way of emancipation,
Lord-Naam from worldly pleasures brings satiation.

For a devotee, the Naam of the Lord is his person's beauty.
On reciting the Lord's Naam nothing thwarts His devotee,
The Lord's Naam for a devotee is the highest fame,
Thro' the Lord's Naam a devotee attains great name.
The Lord-Naam for a devotee is savouring attunement,
On uttering the Lord's Naam feels he no estrangement.
The devotee is immersed in dwelling on Naam Eternal,
Nanak, abides he ever in the worship of the Sovran Supernal 6.



ਹਰਿ ਹਰਿ ਜਨ ਕੈ ਮਾਲੂ ਖਜੀਨਾ॥
ਹਰਿ ਧਨੁ ਜਨ ਕਉ ਆਪਿ ਪ੍ਰਭਿ ਦੀਨਾ॥
ਹਰਿ ਹਰਿ ਜਨ ਕੈ ਓਟ ਸਤਾਣੀ॥
ਹਰਿ ਪ੍ਤਾਪਿ ਜਨ ਅਵਰ ਨ ਜਾਣੀ॥
ਓਤਿ ਪੋਤਿ ਜਨ ਹਰਿ ਰਸਿ ਰਾਤੇ॥
ਸੁੰਨ ਸਮਾਧਿ ਨਾਮ ਰਸ ਮਾਤੇ॥
ਆਠ ਪਹਰ ਜਨੁ ਹਰਿ ਹਰਿ ਜਪੈ॥
ਹਰਿ ਕਾ ਭਗਤੁ ਪ੍ਰਗਟ ਨਹੀਂ ਛਪੈ॥
ਹਰਿ ਕੀ ਭਗਤਿ ਮੁਕਤਿ ਬਹੁ ਕਰੇ॥
ਨਾਨਕ ਜਨ ਸੰਗਿ ਕੇਤੇ ਤਰੇ॥।॥

Har(i) Har(i) jan kai māl(u) khajīnā. Har(i) dhan(u) jan kau āp(i) Prahh(i) dīnā. Har(i) Har(i) jan kai otsatānī. Har(i) pratāp(i) jan avar na jānī. Ot(i) pot(i) jan Har(i)ras rāte. Sunn samādh(i)  $N\bar{a}m$ māte. ras Āṭh pahar jan(u) Har(i) Har(i) japai. Har(i) kā hhagat(u) pragat nahī chhapai. Har(i) kī bhagat(i) mukat(i) babu kare. Nānak jan saṅg kete tare.(7)

For a devotee His Naam is his wealth and treasure, Which the Lord Himself bestows at His own pleasure. His Naam for His devotee is his shield sans chink, By the Grace of the Lord of none else does he think. His devotees are imbued with the Nectar of His Naam, Inebriated with it ever, transcend they into tranquil calm. His devotees recite the Lord's Naam day and night, Never remain they incognisable but enjoy lime light. His worship on numerous persons bestows salvation, In their company Nanak, many others gain emancipation.7.



ਇਹ ਹਰਿ ਪਾਰਜਾਤ ਕੋ ਨਾਮ ॥ ਕਾਮਧੇਨ ਹਰਿ ਹਰਿ ਗਣ ਗਾਮ ॥ ੳਤਮ ਹਰਿ वी ਕਬਾ ॥ ਸਨਤ ਦਰਦ ਨਾਮ ਦਖ ਲਬਾ॥ ਨਾਮ ਕੀ ਮਹਿਮਾ ਸੰਤ ਰਿਦ ਵਸੈ ਮ ਸੰਤ ਪਤਾਪਿ ਦਰਤ ਸਭ ਨਸ਼ੈ ॥ ਸੰਤ ਸੰਗ ਪਾਈਐ ॥ ਕਾ ਵਡਭਾਗੀ ਸੇਵਾ ਸੰਤ ਕੀ ਧਿਆਈਐ ॥ ਨਾਮ ਤਲਿ ਕਛ ਅਵਰ ਨ ਹੋਇ॥ ਨਾਨਕ ਗਰਮੁਖਿ ਨਾਮ ਪਾਵੈ ਜਨ ਕੋਇ ॥੮॥੨॥

 $P\bar{a}rj\bar{a}t(u)$ eb(u)Har(i) ko  $N\bar{a}m$ Kāmdhen Har(i)Har(i) gun gām. kī Sabb te $\bar{u}tam$ Har(i) kathā.  $N\bar{a}m(u)$ sunat dard dukh lathā. Nām mahimā sant rid $k\bar{\imath}$ vasai. Sant pratāp(i) durat(u)sabb(u) nasai. Sant kā saṅg(u) vadbhāgī pāīai. Sant kī sevā  $n\bar{a}m(u)$ dhiāīai. Nām tul(i) kachhu avar(u) hoe. naNānak gurmukh(i) Nām(u) pāvai jan(u) koe.(8.2)

Lord's Naam is the wish-fulfilling Elysian Tree,
The Cow-Celestial is the singing of His Hymnody.
Finest of all the sermons is the telling of His Tale,
On hearing His Naam suffering and grief turn tail.
The glory of Lord's Naam dwells in a saint's heart,
With the blessings of the saints all the sins depart.
The company of saints by good fortune we find,
In their service, on Naam, dwell we in our mind.
Nothing else at all can with His Naam compare,
Guru-attuned who get it, Nanak are indeed so rare.8.2.

## *ਸਲੌਕੁ ।।* ਬਹੁ ਸਾਸਤ੍ ਬਹੁ ਸਿਮ੍ਤੀ, ਪੇਖੇ ਸਰਬ ਢਢੋਲਿ,॥ ਪੂਜਸਿ ਨਾਹੀ ਹਰਿ ਹਰੇ ਨਾਨਕ ਨਾਮ ਅਮੋਲ॥॥॥

## SALOK(U).

Bahu sāstra hahu simritī, pekhe sarah dhadhol(i). Pūjas(i) nāhī Har(i) Hare Nānak Nām amol (1)

#### SHALOK

Many a Shastra and many a Smritee, Have I gone through with meticulous care. Nanak all of them do in no way, With the Lord's priceless Naam compare.

## ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਗਿਆਨ ਸਭਿ ਧਿਆਨ ॥ ਜਾਪ ਤਾਪ ਖਟ ਸਿਮਿਤਿ ਵਖਿਆਨ॥ ਸਾਸਤ नेता ਅਭਿਆਸ ਕਰਮ ਧਮ ਕਿਰਿਆ।। ਤਿਆਗਿ ਬਨ ਮਧੇ ਫਿਰਿਆ॥ ਸਗਲ ਕੀਏ ਅਨਿਕ ਪਕਾਰ ਬਹ ਜਤਨਾ॥ ਪੰਨ ਦਾਨ ਹੋਮੇ ਰਤਨਾ ॥ ਬਹ . ਸਰੀਰ ਕਟਾਇ ਹੌਮੈ ਕਰਿ ਰਾਤੀ॥ ਨੇਮ ਕਰੈ ਵਰਤ ਭਾੜੀ ॥ ਬਹ ਤਲਿ ਨਹੀ ਰਾਮ ਨਾਮ ਬੀਚਾਰ ॥ ਨਾਨਕ ਗਰਮੁਖਿ ਨਾਮ ਜਪੀਐ ਇਕ ਬਾਰ ॥੧॥

## ASTPADĪ.

Jāp giān sabb(i) dhiān. tāp Khat sāstra simrit(i) vakhiān. abhiās karam dhram kiriā. Jog Sagal tiāg(i) ban madhe phiriā. Anik prakār kīe bahu jatnā. Punn  $d\bar{a}n$ hahu home  $ratn\bar{a}$ Sarīr(u) katāe homai kar(i) rātī. Varat karai hahu bhātī. nemNahī tul(i) Rām Nām bīchār. Nānak gurmukh(i) Nām(u) japīai ik bār.(1)

#### *ASHTPADI*

The chantings, penance, religious lore, meditations,
The Six Hindu philosophies and Smritic exhortations.
Yogic-practices, religious acts, rituals' performance,
Renouncing home, wandering amidst jungles dense.
In countless of ways making of endeavours many,
Giving in charity, in sacrificial fire burning of ghee.
Offering into the fire after cutting in bits, oneself,
To various rigours and fasting, submitting thy self.
None of them can the contemplation of Naam equal,
In Guru-attunement even if we once on His Naam dwell-1.

ਨਉ ਖੰਡ ਪਿਥਮੀ ਫਿਰੈ ਚਿਰ ਜੀਵੈ॥ ਉਦਾਸ਼ ਤਪੀਸਰ ਬੀਵੈ ॥ ਮਹਾ ਹੋਮਤ ਅਗਨਿ ਮਾਹਿ ਪਰਾਨ॥ ਅਸੂ ਹੈਵਰ ਕਨਿਕ ਭਮਿ ਦਾਨ॥ ਨਿਊਲੀ ਕਰਮ ਕਰੈ ਬਹ ਆਸਨ॥ ਜੈਨ ਮਾਰਗ ਸੰਜਮ ਅਤਿ ਸਾਧਨ ॥ ਨਿਮਖ ਨਿਮਖ ਕਰਿ ਸਰੀਰ ਕਟਾਵੈ॥ ਤੳ ਭੀ ਹੳਮੈ ਮੈਲ ਜਾਵੈ॥ ਨ ਹਰਿ ਕੇ ਨਾਮ ਸਮਸਰਿ ਕਛ ਨਾਹਿ॥ ਨਾਨਕ ਗਰਮੁਖਿ ਨਾਮ ਜਪਤ ਗਤਿ ਪਾਹਿ ॥੨॥

Nau khand prithmi phirai chir(u) jivai. udās(u) tapīsar(u) Mahā thīvai. Agan(i) $m\bar{a}h(i)$ bomat parān. Kanik asv haivar bbūm(i) dān. Niolī karam karai hahu āsan. sanjam at(i) sādhan. Iain mārag Nimakh 'kar(i) sarīr(u) nimakh katāvai.  $bb\bar{\imath}$ haumai mail(u) Tau najāvai. Har(i) ke Nām samsar(i) kachhu nāh(i). Nānak gurmukh(i) Nām(u) japat gat(i) pāh(i).(2)

Were one to live very long and wander world-wide,
To become a great ascetic and in detachment abide.
In the sacrificial fire were one himself to immolate,
Gold, horses, steeds and estates were one to donate.
Churn one's stomach, busy in many a Yogic performance,
In Jain-way to mortify oneself, keep great continence.
Were one to get one's flesh cut into little shreds,
Even then the defilement of ego never one sheds.
The Naam of the Sovran has no compeer of any kind,
Guru-tuned reciting Naam, Nanak, salvation we find.2.

ਕਾਮਨਾ ਤੀਰਥ ਦੇਹ ਮਨ ਹਟੈ॥ ਗਰਬੁ ਗੁਮਾਨੂ ਨ ਮਨ ਕਰੈ ਦਿਨਸ ਸੋਚ ਰਾਤਿ ॥ ਅਰ ਕੀ ਮੈਲੂ ਨ ਤਨ ਤੇ ਜਾਤਿ॥ ਮਨ ਇਸ ਦੇਹੀ ਕਉ ਬਹੁ ਸਾਧਨਾ ਕਰੈ॥ ਤੇ ਕਬਹ ਬਿਖਿਆ ਨ ਜਲਿ ਧੋਵੈ ਦੇਹ ਅਨੀਤਿੰ ॥ ਬਹ ਹੋਇ ਕਾਚੀ ਭੀਤਿ ॥ ਕਹਾ ਸਧ ਮਨ ਹਰਿ ਕੇ ਨਾਮ ਕੀ ਮਹਿਮਾ ਉਚ॥ ਨਾਨਕ ਨਾਮਿ ਉਧਰੇ ਪਤਿਤ ਬਹੁ ਮੁਚ॥੩॥



Man kāmanā tīrath deh chhuţai. Garab(u) gumān(u) na man te buțai. Soch karai dinas(u)ar(u) rāt(i).  $k\bar{\imath}$  mail(u) na Man tan tejāt(i). debī kau babu sādhanā karai. Is(u)te kab-bū Man na hikhiā tarai. dhovai bahu deh Ial(i) anīt(i). Sudh kahā boe kāchī  $bb\bar{\imath}t(i)$ . Man Har(i) ke Nām kī mahimā ūch. Nānak Nām(i) udhre patit hahu mūch.(3)

By this, pride from his mind shall no way lessen.
A person may wash his body all night and day,
The mind's dirt by body-bath does not go away.
A man may mortify his flesh in many a way,
His mind from sinfulness never turns away.
Man much washes his mortal frame in vain,
A muddy wall to the end shall muddy remain.
O, my mind, the glory of His Naam is supreme,
Nanak, His Naam doth countless sinners redeem.3.

To die at a Tirath, desires the mind of a person,

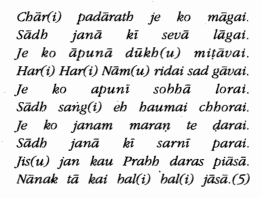
ਬਹੁਤੂ ਸਿਆਣਪ ਜਮ ਕਾ ਭਉ ਬਿਆਪੈ॥ ਅਨਿਕ ਜਤਨ ਕਰਿ ਤ੍ਰਿਸ਼ਨ ਨਾ ਧ੍ਰਾਪੈ॥ ਅਨੇਕ ਅਗਨਿ ਨਹੀਂ ਬਝੈ॥ ਭੇਖ ਕੋਟਿ ਉਪਾਵ ਦਰਗਹ ਨਹੀ ਸਿਝੈ॥ ਛਟਸਿ ਨਾਹੀ ਉਭ ਪੁਇਆਲਿ॥ ਬਿਆਪਹਿ ਮਾਇਆ ਜਾਲਿ॥ ਮੋਹਿ ਅਵਰ ਕਰਤੁਤਿ ਸਗਲੀ ਜਮੂ ਡਾਨੈ*॥* ਗੋਵਿੰਦ ਭਜਨ ਬਿਨੂ ਤਿਲੂ ਨਹੀਂ ਮਾਨੈ।। ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮ ਜਪਤ ਦੂਖੂ ਜਾਇ॥ ਬੌਲੈ ਸਹਜਿ ਨਾਨਕ ਸਭਾਇ ॥੪॥

Bahut(u) siānap jam kā bhau biāpai. Anik jatan kar(i) trisan nā dhrāpai. agan(i) nahī bujhai. Bhekh anek dargah Kot(i) upāv nahī sijhai. ũbh pae-āl(i). Chhūtas(i) nābī Mohe biāpaib māiā Avar kartūt(i) saglī jam(u) dānai. Govind bhajan bin(u) til(u) nabī mānai. Har(i) kā Nām(u) japat dukh(u) jāe. holai sahaj(i) suhhāe.(4) Nānak

Death's fear affects those, with great ingenuity, Many artifices do not to their greed bring satiety. Wearing of various garbs does not still covetousness, Countless schemes don't help at His court, get access. Going high up or deep down can not help break loose, As attachments, Maya still entangle us in their noose. The Yama penalises us for whatever else we may do, Except the worship of the Lord when he lets us thro'.

On uttering Naam all sufferings melt away, Nanak, sayeth all this in a spontaneous way.4.

ਚਾਰਿ ਪਦਾਰਥ ਜੇ ਕੋ *ਮਾ*ਗੈ॥ ਸੇਵਾ ਲਾਗੈ॥ ਕੀ ਦਖ਼ ਮਿਟਾਵੈ॥ ਕੋ ਆਪੁਨਾ ਹਰਿ ਹਰਿ ਨਾਮ ਰਿਦੈ ਸਦ ਗਾਵੈ॥ ਕੋ ਅਪਨੀ ਲੌਜੈ ॥ ਸੋਕਾ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਇਹ ਹੳਮੈ ਛੋਰੈ॥ ਜਨਮ ਮਰਣ ਤੇ ਡਰੈ॥ ਸਰਨੀ ∙ਪਰੈਂ॥ वी ਜਨਾ ਜਿਸੂ ਜਨ ਕਉ ਪ੍ਰਭ ਦਰਸ ਪਿਆਸਾ॥ ਨਾਨਕ ਤਾ ਕੈ ਬਲਿ ਬਲਿ ਜਾਸਾ॥੫॥



If four Cardinal boons of life one wants to come by, Into the service of Sadhus one should oneself apply. If one wants to end from one's life all suffering, One should heartily ever the Lord's praises sing. If one desires in one's life-time to be glorified, In Sadhu's company one should shed one's pride. If one fears the birth's and the death's recurrence, He should supplicate the Sadhus for shelter hence. The devotee who longs for a glimpse of his Sovran, Saith Nanak, he is an eternal sacrifice to such a one.5.

ਸਗਲ ਪੂਰਖ ਮਹਿ ਪੂਰਖੂ ਪ੍ਰਧਾਨੂ॥ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਜਾ ਕਾ ਮਿਟੈ ਅਭਿਮਾਨ॥ ਕੳ ਜੋ ਜਾਣੇ ਨੀਚਾ ॥ ਆਪਸ ਗਨੀਐ ਸਭ ਤੇ ਸੋਊ ਜਾ ਕਾ ਮਨ ਹੋਇ ਸਗਲ ਕੀ ਰੀਨਾ॥ ਹਰਿ ਹਰਿ ਨਾਮੂ ਤਿਨਿ ਘਟਿ ਘਟਿ ਚੀਨਾ॥ ਅਪਨੇ ਤੇ ਬਰਾ ਮਿਟਾਨਾ ॥∕ ਮਨ **ਪੇਖੈ** ਸਿਸਟਿ ਸਗਲ ਸਾਜਨਾ ॥ ਦਿਸਟੇਤਾ ॥ ਦੁਖ ਸਮ ਸ਼ਖ ਜਨ ਨਾਨਕ ਪਾਪ ਪੁੰਨ ਨਹੀਂ ਲੇਪਾ॥**੬**॥

Sagal Purakh maih purakh(u) pradhān(u). Sādh sang(i) jā kā mitai abhimān(u).  $\bar{A}$ pas kau jānai nīchā. *j*0 ganīai Soū sabb  $\bar{u}ch\bar{a}$ . sagal Ιä kā man(u)hoe kī  $r\bar{i}n\bar{a}$ . Har(i) Har(i) Nām(u) tin(i) ghat(i) ghat(i) chīnā. Man apune burā mitānā. tePekhai srist(i) sājanā. sagal Sūkh  $d\bar{u}kh$ dristetā. jan sam Nānak pāp punn nahī lepā.(6)

Amongst all persons pre-eminent stands he,
Who loses his pride in the saint's company.
Who holds himself as the lowest of the low,
Him as the highest of high we should know.
As the feet-dust of all who becomes in mind,
In all hearts he perceives His Naam enshrined.
Who from his mind all wickedness ends,
In the world entire espies he only friends.
Such a man with equanimity, weal and woe espies,
Nanak beyond the ambit of good and evil he lies.6.

ਨਿਰਧਨ ਕਉ ਧਨੁ ਤੇਰੋ ਨਾਉ॥
ਨਿਥਾਵੇ ਕਉ ਨਾਉ ਤੇਰਾ ਥਾਉ॥
ਨਿਮਾਨੇ ਕਉ ਪ੍ਭ ਤੇਰੋ ਮਾਨੁ॥
ਸਗਲ ਘਟਾ ਕਉ ਦੇਵਹੁ ਦਾਨੁ॥
ਕਰਨ ਕਰਾਵਨਹਾਰ ਸੁਆਮੀ॥
ਸਗਲ ਘਟਾ ਕੇ ਅੰਤਰਜਾਮੀ॥
ਅਪਨੀ ਗਤਿ ਮਿਤਿ ਜਾਨਹੁ ਆਪੇ॥
ਆਪਨ ਸੰਗਿ ਆਪਿ ਪ੍ਭ ਰਾਤੇ॥
ਤੁਮਰੀ ਉਸਤਤਿ ਤੁਮ ਤੇ ਹੋਇ॥
ਨਾਨਕ ਅਵਰੂ ਨ ਜਾਨਿਸ ਕੋਇ॥੭॥

Nirdhan kau dhan(u) tero Nāo. Nithāve kau Nāo terā  $th\bar{a}o$ Nimāne kau Prabh tero mān(u). Sagal ghatā kau devoh dān(u). Karan Karāvanhār Suāmī. Sagal ghaţā ke antarjāmī. Apnī gat(i) mit(i) jānoh āpe. Āpan saṅg(i) āp(i) Prahh rāte. Tumrī ustat(i) tum tehoe. Nānak avar(u) na jānas(i) koe.(7)

Thy Naam is the wealth of the penniless,
Thy Naam is the shelter of the shelterless.
The lowly O, Lord in Thee take pride,
To all beings, sustenance Thou provide.
The Master, Doer and Causer Thou art,
Thou art the Controller of every heart.
To Thee alone is Thy Entirety known,
Thou art taken up with Thyself alone.
O, Thou alone can render Thy own praise,
Nanak, none else can aptly Thee appraise.7.

ਸਰਬ ਧਰਮ ਮਹਿ ਸੇ੍ਸਟ ਧਰਮੁ॥
ਹਰਿ ਕੋ ਨਾਮੁ ਜਪਿ ਨਿਰਮਲ ਕਰਮੁ॥
ਸਗਲ ਕ੍ਰਿਆ ਮਹਿ ਊਤਮ ਕਿਰਿਆ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਦੁਰਮਤਿ ਮਲੁ ਹਿਰਿਆ॥
ਸਗਲ ਉਦਮ ਮਹਿ ਉਦਮੁ ਭਲਾ॥
ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੁ ਜਪਹੁ ਜੀਅ ਸਦਾ॥
ਸਗਲ ਬਾਨੀ ਮਹਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਬਾਨੀ/॥
ਹਰਿ ਕੋ ਜਸੁ ਸੁਨਿ ਰਸਨ ਬਖਾਨੀ॥
ਸਗਲ ਥਾਨ ਤੇ ਓਹੁ ਊਤਮ ਥਾਨੁ॥
ਨਾਨਕ ਜਿਹ ਘਟਿ ਵਸੈ ਹਰਿ ਨਾਮੁ॥੮॥੩॥

Sarah dharam maih sresat dharam(u). Har(i) ko  $N\bar{a}m(u)$  jap(i) nirmal karam(u). Sagal kriā maih  $\bar{u}tam$ Sādh sang(i) durmat(i) mal(u) hiriā. Sagal udam maib udam(u) bbalā. Har(i) kā Nām(u) japoh jīa sadā. Sagal hānī maih anmrit Har(i) ko jas(u) sun(i) rasan bakbānī. Sagal  $th\bar{a}n$  te oh(u)  $\bar{u}tam$   $th\bar{a}n(u)$ . Nānak jih ghat(i) vasai Har(i) Nām(u).(8.3)

Of all the articles of faith, finest is the article,
To refine one's conduct by His Naam's recital.
Of all the ceremonials, finest is the ceremonial,
In Sadhu's company the sense malefic to dispel.
The noblest of all endeavours is the endeavour,
The Sovran's Naam to recite O, being forever.
Of all the utterances is that utterance nectared,
Hearing the Lord's praise, its narration afterward.
Of all the holy places is that heart most sanctified,
Nanak, where the Lord's Naam hath come to abide.8.3.

## ਸਲੌਕੂ ॥

ਨਿਰਗੁਨੀਆਰ ਇਆਨਿਆ ਸੋ ਪ੍ਰਭੂ ਸਦਾ ਸਮਾਲਿ॥ ਜਿਨਿ ਕੀਆ ਤਿਸੂ ਚੀਤਿ ਰਖੂ ਨਾਨਕ ਨਿਬਹੀ ਨਾਲਿ॥੧॥

### SALOK(U).

Nirgunīār iāniā so Prahh(u) sadā samāl(i). Jin(i) kīā tis(u) chīt(i) rakh(u) Nānak nih-hī nāl(i).(1)

### SHALOK

O, virtueless being, O, nescient fool, Ever thou that Sovran Lord remember. Who created thee, keep Him in thy mind, Nanak, He will stand by thee forever.





## ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਰਮਈਆ ਕੇ ਗੁਨ ਚੇਤਿ ਪਰਾਨੀ॥ ਕਵਨ ਮੂਲ ਤੇ ਕਵਨ ਦ੍ਰਿਸਟਾਨੀ॥ ਜਿਨਿ ਤੂੰ ਸਾਜਿ ਸਵਾਰਿ ਸੀਗਾਰਿਆ॥ ਗਰਭ ਅਗਨਿ ਮਹਿ ਜਿਨਹਿ ਉਬਾਰਿਆ॥ ਬਾਰ ਬਿਵਸਥਾ ਤੁਝਹਿ ਪਿਆਰੇ ਦੂਧ॥ ਭਰਿ ਜੋਬਨ ਭੋਜਨ ਸੁਖ ਸੂਧ॥ ਬਿਰਧਿ ਭਇਆ ਊਪਰਿ ਸਾਕ ਸੈਨ॥ ਮੁਖਿ ਅਪਿਆਉ ਬੈਠ ਕਉ ਦੈਨ॥ ਇਹੁ ਨਿਰਗੁਨ ਗੁਨ ਕਛੂ ਨ ਬੂਝੈ॥ ਬਖਸਿ ਲੇਹੁ ਤਉ ਨਾਨਕ ਸੀਝੈ॥॥॥

## ASŢPADĪ.

Ramaīā ke gun chet(i) parānī.  $m\bar{u}l$ Kavan tekavan dristānī. savār(i) Iin(i)  $t\bar{u}n$ sāj(i) sīgāriā. Garbb agan(i) maih jineh uhāriā. hivasthā tujheh piārai  $d\bar{u}dh$ . johan bhojan Bhar(i) sukh sūdh. bhaiā Birdh(i)ūpar(i) sāk sain. dain. Mukh(i)abiāo haith kau Eh(u) nirgun(u) gun(u) kachhū na hūjhai. Bakhas(i) lehu tau Nānak sījhai.(1)

### **ASHTPADI**

Keep thou the boons of the Glorious in thy remembrance, From what a base Who produced thy handsome appearance.

After creating, Who adorned thee with a fine bloom,
Who kept thee alive amidst the fires of the womb.
In thy childhood who milk for drinking thee supplies,
In lusty youth, thee with food and comfort who plies.
On getting old who gives thee kith and kindred,
To feed thee and attend upon thyself in thy bed.
This worthless being not even a single boon percieves,
Bestow Thy Grace, that successful life, Nanak, achieves.1.



ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਧਰ ਉਪਰਿ ਸੂਖਿ ਬਸਹਿ॥ ਸੂਤ ਭਾਤ ਮੀਤ ਬਨਿਤਾ ਸੰਗਿ ਹਸਹਿ॥ ਜਿਹ ਪਸਾਦਿ ਪੀਵਹਿ ਸੀਤਲ ਜਲਾ॥ ਪਵਨੂ ਸਖਦਾਈ ਪਾਵਕ ਅਮਲਾ ॥ ਜਿਹ ਪਸਾਦਿ ਭੋਗਹਿ ਸਕਿ ਰਸਾ ॥ ਸਗਲ ਸਮਗੀ ਸੰਗਿ ਸਾਥਿ ਦੀਨੇ ਹਸਤ ਪਾਵ ਕਰਨ ਨੇਤ ਰਸਨਾ<sup>(</sup>।। ਤਿਸ਼ਹਿ ਤਿਆਗਿ ਅਵਰ ਸ਼ੰਗਿ ਰਚਨਾ।। ਅੰਧ ਬਿਆਪੇ ॥ ਦੌਖ ਮੜ ਕਾਢਿ ਲੇਹੂ ਪ੍ਰਭ ਆਪੇ॥੨॥

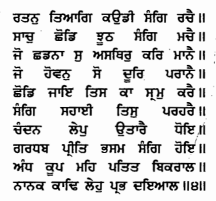
Jih prasād(i) dhar ūpar(i) sukh haseh. Sut hhrāt mīt hanitā sang(i) haseh. Jih prasād(i) pīveh sītal jalā. Sukhdāī pavan(u) pāvak(u) amulā. Jih prasād(i) hhogeh sahh(i) rasā. Sagal samagrī sang(i) sāth(i) hasā. Dīne hast pāv karan netra rasnā. Tiseh tiāg(i) avar sang(i) rachnā. Aise dokh mūr andh hiāpe. Nānak kādh(i) lehu Prabh āpe.(2)

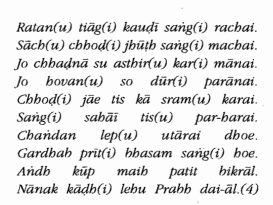
By whose Grace thou live with ease on this earth, With friend, brother, son and spouse enjoy mirth. By whose Grace thou drink water cool and sparkling, Art served by fires invaluable and winds refreshing. By whose Grace thou relish savours of every kind, All necessary things of life at thy disposal thou find. With tongue, hands, feet, eyes, ears art thou blessed, Forsaking Him with other things get thou obsessed. This nescient fool is engrossed thus in sinful ways, In Thy Grace save him Thyself, Nanak humbly prays.2.

ਆਦਿ ਅੰਤਿ ਜੋ ਰਾਖਨਹਾਰੁ॥ ਤਿਸ ਸਿਊ ਪੀਤਿ ਨ ਕਰੈ ਗਵਾਰੂ॥ ਜਾ ਕੀ ਸੇਵਾ ਨਵ ਨਿਧਿ ਪਾਵੈ॥ ਤਾ ਸਿਊ ਮੁੜਾ ਮਨੂ ਨਹੀਂ ਲਾਵੈ॥ ਠਾਕਰ ਸਦ ਸਦਾ ਹਜਰੇ ॥ ਤਾ ਕਉ ਅੰਧਾ ਜਾਨਤ ਦਰੇ॥ ਜਾ ਕੀ ਟਹਲ ਪਾਵੈ ਦਰਗਹ ਮਾਨ॥/ ਬਿਸਾਰੈ ਮਗਧ ਅਜਾਨ॥ ਸਦਾ ਸਦਾ ਇਹੁ ਭਲਨਹਾਰੂ **॥** ਅਪਾਰ ॥੩॥ ਨਾਨਕ ਰਾਖਨਹਾਰ

Ād(i) ant(i) jo rākhanhār(u). Tis sio prīt(i) na karai gavār(u). Jā kī sevā nav nidh(i) pāvai. Tā sio mūrā man(u) nahī lāvai. Jo Thākur(u) sad sadā hajūre. Tā kau andhā jānat dūre. Jā kī ṭahal pāvai dargah mān(u). Tiseh bisārai mugadh ajān(u). Sadā sadā eh(u) hhūlanhār(u). Nānak rākhanhār(u) apār(u).(3)

Who is our Saviour from life's beginning to its close, For Him the nescient fool, no affection at all shows. Serving whom, all worldly treasures one receives, For Him the boorish mind no attraction conceives. The Sovran Lord who is forever before him present, The nescient fool thinks of Him as far far distant. Serving whom at His Divine Court honour he gets, That Gracious Lord, the nescient fool clean forgets. Eternally, ever forgetful is this man in his ways, Nanak, the Lord of infinite Grace, redeems always.3.





Spurning the Naam Jewel, over shells a man gloats, Discarding the Truth, with false possessions bloats. What he has to leave behind, as lasting believes, The Inevitable Death as far far away he conceives. Exerts himself for things he has to leave behind, Who helps him hereafter casts Him out of his mind. Like an ass he shakes off the coating of Chandan, And loves instead to roll in ashes with abandon. He has fallen in the nescience's well abhorrent, Saith Nanak, "Pull him out, O, Thou Lord Clement."4

ਕਰਤੂਤਿ ਪਸੂ ਕੀ ਮਾਨਸ ਜਾਤਿ॥ ਲੋਕ ਪਚਾਰਾ ਕਰੈ ਦਿਨੁ ਰਾਤਿ॥ ਬਾਹਰਿ ਭੇਖ ਅੰਤਰਿ ਮਲੁ ਮਾਇਆ॥ ਛਪਸਿ ਨਾਹਿ ਕਛੁ ਕਰੈ ਛਪਾਇਆ॥ ਬਾਹਰਿ ਗਿਆਨ ਧਿਆਨ ਇਸਨਾਨ॥ ਅੰਤਰਿ ਬਿਆਪੈ ਲੋਭੁ ਸੁਆਨੁ॥ ਅੰਤਰਿ ਅਗਨਿ ਬਾਹਰਿ ਤਨੁ ਸੁਆਹ॥ ਗਲਿ ਪਾਥਰ ਕੈਸੇ ਤਰੈ ਅਥਾਹ॥ ਜਾ ਕੈ ਅੰਤਰਿ ਬਸੈ ਪ੍ਰਭੁ ਆਪਿ॥ ਨਾਨਕ ਤੇ ਜਨ ਸਹੀਜ ਸਮਾਤਿ॥੫॥

Kartūt(i) pasū kī mānas jāt(i). Lok pachārā karai din(u)  $r\bar{a}t(i)$ . Bāhar(i) hhekh antar(i) mal(u) māiā. Chhapas(i) nāhe kachhu karai chhapāiā. Bāhar(i) giān dhiān Antar(i)hiāpai lobb(u)suān(u). Antar(i) agan(i) hāhar(i) tan(u) suāh. Gal(i) pāthar kaise tarai athāh. Jā kai antar(i) hasai Prabh(u) āp(i). Nānak te jan sahaj(i) samāt(i).(5)

His deeds are beastly though a human form has he, In hood-winking people day and night, keeps busy. His exterior is holy but has Mayaic filth inside, Whatever he may do he can't his true self hide. In lore, meditation, holy baths he seems to engage, All the while within the fires of covetousness rage. Ash-smeared is his body but desires burn within him, A stone around neck how can the Fathomless he swim. Within whose mind the Lord Himself resides, Nanak, such a blessed being in equipoise abides.5.

ਸੁਨਿ ਅੰਧਾ ਕੈਸੇ ਮਾਰਗੁ ਪਾਵੈ॥ ਕਰੁ ਗਹਿ ਲੇਹੁ ਓੜਿ ਨਿਬਹਾਵੈ॥ ਕਹਾ ਬੁਝਾਰਤਿ ਬੂਝੇ ਡੋਰਾ॥ ਨਿਸਿ ਕਹੀਐ ਤਉ ਸਮਝੇ ਭੋਰਾ॥ ਕਹਾ ਬਿਸਨਪਦ ਗਾਵੈ ਗੁੰਗ॥ ਜਤਨ ਕਰੈ ਤਉ ਭੀ ਸੂਰ ਭੰਗ॥ ਕਹ ਪਿੰਗੁਲ ਪਰਬਤ ਪਰਭਵਨ॥ ਨਹੀ ਹੋਤ ਊਹਾ ਉਸੁ ਗਵਨ॥ ਕਰਤਾਰ ਕਰੁਣਾਮੈ ਦੀਨੁ ਬੇਨਤੀ ਕਰੈ॥ ਨਾਨਕ ਤੁਮਰੀ ਕਿਰਪਾ ਤਰੈ॥੬॥

Sun(i) andhā kaise mārag(u) pāvai. Kar(u) gaih leh(u) oṛ(i) nih-hāvai. bujhārat(i) Kahā hūjhai dorā. Nis(i) kahīai tau samjhai bhorā. gāvai bisan-pad Kahā gung. Jatan karai tau bbī sur bbang. Kah pingul parhat par-hhavan. us(u) gavan. Nahī ūhā Kartār karunā-mai dīn(u) bentī karai. Nānak tumrī kirpā tarai.(6)

By mere listening how can the blind his way wend,
You have to hold his hand till his journey's end.
How can the deaf ever our gesticulations make out,
He makes out a day, though a night we gesture about.
How can the mute sing a specially rhymed song,
Howsoever hard he may try, his notes all go wrong.
How can the cripple ever over the mountain pace,
He can never have by himself access to that place.
If the poor soul supplicates Thee O, Lord of Mercy,
Nanak with Thy Grace he crosses the Turbulent Sea.6.

ਸੰਗਿ ਸਹਾਈ ਸੂ ਆਵੈ ਨ ਚੀਤਿ॥ ਬੈਰਾਈ ਤਾ . ਸਿਊ ਪੀਤਿ॥ ਗਿਹ ਕੇ ਭੀਤਰਿ ਬਸੈ ॥ ਬਲਆ ਕੇਲ ਮਾਇਆ ਰੰਗਿ ਰਸੈ ॥ ਅਨਦ ਕਰਿ ਮਾਨੈ ਮਨਹਿ ਪਤੀਤਿ॥ ਦਿੜ ਆਵੈ ਮੜੇ ਨ ਚੀਤਿ ॥ ਕਾਲ ਬੈਂਜ ਬਿਰੋਧ ਮੋਹ ॥ ਕਾਮ व्रय ਬਿਕਾਰ इठ ਮਹਾ ਲੌਭ येग ॥ ਇਆਹੂ ਜੂਗਤਿ ਬਿਹਾਨੇ ਕਈ ਜਨਮ॥ ਨਾਨਕ ਰਾਖਿ ਲੇਹੂ ਆਪਨ ਕਰਿ ਕਰਮ॥੭॥

Sang(i) sabāī suāvai na  $ch\bar{\imath}t(i)$ . Io bairāī tā sioprit(i). Balūā ke grih bbītar(i) basai. Anad kel māiā rang(i) rasai. Drir(u) kar(i) mānai manaih pratīt(i). Kāl(u) naāvai mūre  $ch\bar{\imath}t(i)$ . Bair birodb kām krodh moh. Ìhūth bikār mahā lobb dbrob. Iāhū jugat(i) bihāne kaī janam. Nānak rākh(i) lehu āpan kar(i) karam.(7)

Who is a helpful companion he keeps Him not in mind, Cherishes affection for him who is inimically inclined.

Within a crumbling house of sand he ever dwells, Yet in the enjoyment of Mayaic pleasure he revels. In his inmost mind, himself as immortal he deems, Of the impending doom the fool never even dreams.

Lust, wrath, attachment, antagonism and enmity, Deception, covetousness, viciousness and falsity.

Following these ways countless lives has he spent, Nanak prays, bestowing Grace, save him O, Clement.7.

ਤੂ ਠਾਕੁਰੁ ਤੁਮ ਪਹਿ ਅਰਦਾਸਿ॥
ਜੀਉ ਪਿੰਡੁ ਸਭੁ ਤੇਰੀ ਰਾਸਿ॥
ਤੁਮ ਮਾਤ ਪਿਤਾ ਹਮ ਬਾਰਿਕ ਤੇਰੇ॥
ਤੁਮਰੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਮਹਿ ਸੂਖ ਘਨੇਰੇ॥
ਕੋਇ ਨ ਜਾਨੇ ਤੁਮਰਾ ਅੰਤੁ॥
ਉਚੇ ਤੇ ਊਚਾ ਭਗਵੰਤ॥
ਸਗਲ ਸਮਗ੍ਰੀ ਤੁਮਰੇ ਸੂਤ੍ਰਿਧਾਰੀ॥
ਤੁਮ ਤੇ ਹੋਇ ਸੁ ਆਗਿਆਕਾਰੀ॥
ਤੁਮਰੀ ਗਤਿ ਮਿਤਿ ਤੁਮ ਹੀ ਜਾਨੀ॥
ਨਾਨਕ ਦਾਸ ਸਦਾ ਕਰਬਾਨੀ॥੮॥॥॥

Tū Ţhākur(u) tum paih ardās(i). Jio pind(u) sabb(u) teri rās(i).Tum māt pitā bam bārik tere. Tumrī kripā maih sūkh ghanere. Koe na jānai tumrā ant(u). te  $\bar{u}ch\bar{a}$ Bhagwant. Sagal samagrī tumrai sūtr(i) dhārī. boete suāgiākārī. Tumrī gat(i) mit(i) tum hī jānī. Nānak dās sadā kurbānī.(8.4)

Thou art our Lord, to Thee we offer our plea,
All the bodies, and souls belong to Thee.
Thou art our Parent, Thy nurslings are we,
In Thy Grace are there blessings in plenty.
No one can know the extents of Thy Entirety,
Highest of the high, art Thou, O, Sovran Deity.
In Thy Order astrung is Thy entire Expanse,
Who is created by Thee, is in Thy obedience.
To Thee alone is known, Thy state and extents all,
Forever a sacrifice unto Thee, is Nanak, Thy thrall.8.4

# *ਸਲੌਕੁ ।।* ਦੇਨਹਾਰੁ ਪ੍ਰਭ ਛੋਡਿ ਕੈ ਲਾਗਹਿ ਆਨ ਸੁਆਇੁ॥ ਨਾਨਕ ਕਹੁ ਨ ਸੀਝਈ ਬਿਨੁ ਨਾਵੇਂ ਪਤਿ ਜਾਇ॥੧॥

## SALOK(U).

Denhār(u) Prabh chhoḍ(i) kai lāgaih ān suāe. Nānak kahū na sījhaī hin(u) nāvai pat(i) jāe.(1)

#### SHALOK

Abandoning the Bounteous Lord, In other pursuits who remains busy. In his life he is never successful, Without Naam he loses his dignity.

## ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਦਸ ਬਸਤੂ ਲੇ ਪਾਛੇ ਪਾਵੈ॥
ਏਕ ਬਸਤੁ ਕਾਰਨਿ ਬਿਖੋਟਿ ਗਵਾਵੈ॥
ਏਕ ਭੀ ਨ ਦੇਇ ਦਸ ਭੀ ਹਿਰਿ ਲੇਇ॥
ਤਉ ਮੂੜਾ ਕਹੁ ਕਹਾ ਕਰੇਇ॥
ਜਿਸੁ ਠਾਕੁਰ ਸਿਉ ਨਾਹੀ ਚਾਰਾ॥
ਤਾ ਕਉ ਕੀਜੈ ਸਦ ਨਮਸਕਾਰਾ॥
ਜਾ ਕੈ ਮਨਿ ਲਾਗਾ ਪ੍ਰਭੁ ਮੀਠਾ॥
ਸਰਬ ਸੂਖ ਤਾਹੂ ਮਨਿ ਵੂਠਾ॥
ਜਿਸੁ ਜਨ ਅਪਨਾ ਹੁਕਮੁ ਮਨਾਇਆ॥
ਸਰਬ ਥੋਕ ਨਾਨਕ ਤਿਨਿ ਪਾਇਆ॥॥॥

### ASŢPADĪ.

Das bastū le pāchhai pāvai. Ek bast(u) kāran(i) hikhot(i) gavāvai. Ek bhī na de-e das bhī bir(i) le-e. Tau mūrā kabu kahā kare-e. Jis(u) Ṭhākur sio nāhī chārā. Tā kau kījai sad namaskārā. Jā kai man(i) lāgā prahh(u) mīṭhā. Sarah sūkh tāhū man(i) vūṭhā. Jis(u) jan apnā hukam(u) manāiā. Sarah thok Nānak tin(i) pāiā.(1)

### **ASHTPADI**

Getting ten boons from Him, a man puts them behind, Loses credit with Him, if lack of one he rues in mind. Were He to give no more, take back the ten too, Then say, what can the hapless dunder head do. The Sovran before whom nothing can ever avail, That Sovran Lord in all humbleness ever thou hail. In whose mind savours sweet, the Lord-Naam, Within their mind comes to abide blissful calm. Whom He causes to accept His dictates humbly, Saith Nanak, he has gained all blessings worldly.1.

ਅਗਨਤ ਸਾਹੁ ਅਪਨੀ ਦੇ ਰਾਸਿ॥ ਖਾਤ ਪੀਤ ਬਰਤੇ ਅਨਦ ਉਲਾਸਿ॥ ਅਪੁਨੀ ਅਮਾਨ ਕਛ ਬਹੁਰਿ ਸਾਹੁ ਲੇਇ॥ ਅਗਿਆਨੀ ਮਨਿ ਰੋਸੁ ਕਰੇਇ॥ ਅਪਨੀ ਪਰਤੀਤਿ ਆਪ ਹੀ ਖੋਵੈ॥ ਬਹੁਰਿ ਉਸ ਕਾ ਬਿਸ੍ਵਾਸੁ ਨ ਹੋਵੈ॥ ਜਿਸ ਕੀ ਬਸਤੁ ਤਿਸੁ ਆਗੈ ਰਾਖੈ॥ ਪ੍ਰਭ ਕੀ ਆਗਿਆ ਮਾਨੈ ਮਾਥੈ॥ ਉਸ ਤੇ ਚਉਗੁਨ ਕਰੈ ਨਿਹਾਲੁ॥ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬੁ ਸਦਾ ਦਇਆਲੁ॥ ।।।।

Aganat Sāh(u) apnī de rās(i). Khāt pīt bartai anad ulās(i). Apunī amān kachbu habur(i) Sāh(u) le-e. Agiānī man(i)ros(u) kare-e.  $Apn\bar{i}$ partīt(i) āp hī khovai. Bahur(i) us kā bisvās(u) na hovai. kī bast(u) tis(u) āgai rākhai. Iis Prabh kī āgiā mānai māthai. techaugun Us karai nihāl(u). sāhih(u) sadā Nānak  $dai\bar{a}l(u).(2)$ 

The Lord Merchant gives to man much merchandise, He uses it in eating, drinking, pleasurable exercise. If the Merchant withdraws a few goods thence, The nescient man in his mind takes great offence. Credit with the Lord Himself, he loses thereon, By whom never again shall he be trusted upon. Unto their true owner, His goods who renders, Willingly to his Sovran's Will who surrenders. On him his Sovran showers blessings manifold, Nanak ever Bounteous is the Lord from ages old.2.

ਭਾਤਿ ਮਾਇਆ ਕੇ ਹੇਤ॥ ਅਨਿਕ ਹੋਵਤ ਸਰਪਰ ਜਾਨ ਅਨੇਤ ॥ ਬਿਰਖ ਕੀ ਛਾਇਆ ਸਿਊ ਰੰਗ ਲਾਵੈ॥: ਓਹ ਬਿਨਸੈ ਉਹ ਮਨਿ ਪਛਤਾਵੈ॥ ਜੋ ਦੀਸੈ ਸੋ ਚਾਲਨਹਾਰ॥ ਰਹਿਓ ਤਹ ਅੰਧ ਅੰਧਾਰ॥ ਸਿਊ ਜੋ ਬਟਾੳ ਲਾਵੈ ਤਾ ਕੳ ਹਾਂਬ ਨ ਆਵੈ ਕੇਹ ॥ ਮਨ ਹਰਿ ਕੇ ਨਾਮ ਕੀ ਪ੍ਰੀਤਿ ਸੁਖਦਾਈ॥ ਕਰਿ ਕਿਰਪਾ ਨਾਨਕ ਆਪਿ ਲਏ ਲਾਈ ॥੩॥



māiā Anik bhāt(i) ke het. Sarpar bovat jān(u) anet. Birakh kī chhāiā sio rang(u) lāvai. Oh binsai uh(u) man(i) pachhutāvai. chālan-hār(u). Ю dīsai SO Lapaţ(i) rabio tah andh andhār(u). Batāū lāvai neb. sio 10 Τā kau hāth(i) āvai keb. naMan Har(i) ke Nām kī prīt(i) sukhdāī. Kar(i) kirpā Nānak āp(i) lae lāi.(3)

Infinite forms attractile has the Mayaic Lure, At last vanish all these know ye this for sure. On the shadow of a tree his love who lavishes, Repents he in his mind as the shadow vanishes. Whatever meets the eye in due course perishes, Yet the nescient fool all these blindly cherishes. Whoso on a wayfarer his deep affection sets,

Nothing at all in requital for his love he gets. The love of His Naam, O, my mind, is peace-giving, Nanak in His Grace, Himself He bestows this loving.3.

ਮਿਥਿਆ ਤਨ ਧਨ ਕੁਟੰਬ ਸਬਾਇਆ॥ ਮਿਬਿਆ ਹੳਮੈ ਮਮਤਾ ਮਾਇਆ ॥ ਮਿਬਿਆ ਰਾਜ ਜੋਬਨ ਧਨ ਮਾਲ ॥ ਮਿਥਿਆ द्रय ਬਿਕਰਾਲ ॥ ਕਾਮ ਮਿਥਿਆ ਰਥ ਹਸਤੀ ਅਸੂ ਬਸਤਾ॥ ਮਿਥਿਆ ਰੰਗ ਸੰਗਿ ਮਾਇਆ ਪੇਖਿ ਹਸਤਾ॥ ਮੋਹ ਧੋਹ ਅਭਿਮਾਨ ॥ ਮਿਬਿਆ ਮਿਥਿਆ ਆਪਸ ਉਪਰਿ ਕਰਤ ਗੁਮਾਨੂ॥ ਅਸਥਿਰ ਭਗਤਿ ਸਾਧ ਕੀ ਸਰਨ॥ ਨਾਨਕ ਜੰਪਿ ਜਪਿ ਜੀਵੈ ਹਰਿ ਕੇ ਚਰਨ ॥।।।।

Mithiā tan(u) dhan(u) kutanh(u) sahāiā. Mithiā haumai mamtā  $m\bar{a}i\bar{a}$ . Mithiā rāj joban dhan  $m\bar{a}l$ . Mithiā kām krodh bikrāl. Mithiā rath hastī asv hastrā. Mithiā rang sang(i) māiā pekh(i) hastā. dhroh mobMithiā abhimān(u). Mithiā āpas ūpar(i) karat gumān(u). hhagat(i) Asthir(u) sādh  $k\bar{\imath}$ saran. Nānak jap(i) jap(i) jīvai Har(i) ke charan.(4)

Transient is the body, all family members and pelf,
Transient are the worldly possessions and one's self.
Transient, the domination, possessions, youthfulness,
Transient is the wrath horrendous and lasciviousness.
Transient, the horses, chariots, elephants, garments,
Transient is the fond viewing of Mayaic allurements.
Transient is the man's pride, attachment and deceit,
Transient is his vain over-indulgence in self-conceit.
Lasting is His worship under the tutelage of a Sadhu,
Nanak breathes alive on reciting the Lord's Naam true.4.

ਮਿਥਿਆ ਸਵਨ ਪਰ ਨਿੰਦਾ ਸੁਨਹਿ॥ ਮਿਥਿਆ ਹਸਤ ਪਰ ਦਰਬ ਕਉ ਹਿਰਹਿ॥ ਮਿਥਿਆ ਨੇਤ ਪੇਖਤ ਪਰ ਤ੍ਰਿਅ ਰੁਪਾਦ॥ ਰਸਨਾ ਭੋਜਨ ਅਨ ਸਾਦ॥ ਮਿਥਿਆ ਮਿਥਿਆ ਚਰਨ ਪਰ ਬਿਕਾਰ ਕੳ ਧਾਵਹਿ॥ ਮਿਥਿਆ ਮਨ ਪਰ ਲੌਭ ਲਭਾਵਹਿ॥ ਪਰਉਪਕਾਰਾਂ ॥ ਮਿਬਿਆ ਤਨ ਨਹੀ ਮਿਥਿਆ ਲੇਤ ਬਿਕਾਰਾ ॥ ਬਾਸ ਬਿਨੂ ਬਝੇ ਭਏ ॥ ਮਿਥਿਆ ਸਭ ਸਫਲ ਦੇਹ ਨਾਨਕ ਹਰਿ ਹਰਿ ਨਾਮ ਲਏ ॥੫॥

Mithiā par-nindā suneh. sravan  $Mithi\bar{a}$ hast par-darah kau hireh. Mithiā netra pekhat par-tria rūpād. Mithiā bbojan rasnā svād. anMithiā charan par-hikār kau dhāveh.  $Mithi\bar{a}$ man par-lobb lubbāveb. Mithiā tannabī par-upkārā. Mithiā hās(u) let bikārā. Bin(u)būibe mithiā sabb bhae. Saphal deh Nānak Har(i) Har(i) Nām lae.(5)

Useless are the ears that listen to other's slander,
Useless the hands that the pelf of other's plunder.
Useless the eyes that stare at other woman's beauty,
Useless the tongue that loves to savour dishes dainty.
Useless the feet that hasten for doing other people harm,
Useless the mind whom other's covetable things charm.
Useless the body for other's weal that never endeavours,
Useless is the nose that the smell of wickedness savours.
Useless are they all sans perceiving their true function,
The body is gainful, Nanak, on reciting Naam with unction.5.

ਬਿਰਬੀ ਕੀ ਆਰਜਾ॥ ਸਾਚ ਹੋਵਤ ਬਿਨਾ ਕਹ ਸਚਾਂ॥ ਬਿਰਥਾ ਬਿਨਾ ਅੰਧਂ ॥ ਨਾਮ ਤਨ ਮੁਖਿ ਤਾ ਕੈ ਦਰਗੰਧ॥ ਆਵਤ ਬਿਨ ਸਿਮਰਨ ਦਿਨੂ ਰੈਨਿ ਬ੍ਰਿਥਾ ਬਿਹਾਇ॥ મેપ્પ ਬਿਨਾ ਜਿਊ ਖੇਤੀ ਜਾਇ॥ ਬਿਨ ਬਿਥੇ ਸਭ ਗੋਬਿਦ ਭਜਨ ਕਾਮ ॥ ਜਿਊ वे ਨਿਰਾਰਥ ਕਿਰਪਨ ਧੰਨਿ ਧੰਨਿ ਤੇ ਜਨ ਜਿਹ ਘਟਿ ਬਸਿਓ ਹਰਿ ਨਾੳ॥ ਤਾ ਕੈ ਬਲਿ ਬਲਿ ਜਾੳ॥੬॥

Birthī sākat kī ārjā. Sãch binā kah hovat sūchā. Birthā  $N\bar{a}m$ binā tan(u)andh. Mukh(i)āvat  $t\bar{a}$ kai durgandh. din(u) rain(i) brithā Bin(u)simran bihāe. Megh binā jio khetī iāe. Gobid bhajan bin(u)brithe sabb kām. Iio kirpan ke nirārath  $d\bar{a}m$ . Dhann(i) dhann(i) te jan jih ghat(i) hasio Har(i) Nāo. Nānak tā kai bal(i)bal(i)jāo.(6)

The life of the godless passes away all in vain, Without realizing Truth, how can he purity gain. The body sans Naam, like a blind man's, is futile, From his mouth issue forth only utterances vile. Sans dwelling on Him, spends he his life in vain, Like the standing crop that withers without rain. Sans the Sovran's worship all his doings are futile, Useless are they all, like the miser's hoarded pile. In whose heart dwells His Naam, blessed are they, Nanak, to them in adoration is a sacrifice everyway.6.



ਰਹਤ ਅਵਰ ਕਛੂ ਅਵਰ ਕਮਾਵਤ॥ ਮਨਿ ਨਹੀਂ ਪ੍ਰੀਤਿ ਮੁਖਹੂ ਗੈਢ ਲਾਵਤ॥ ਜਾਨਨਹਾਰ ਪਰਬੀਨ॥ ਪਭ ਬਾਹਰਿ ਭੇਖ ਭੀਨ॥ ਨ ਕਾਹ ਅਵਰ ਉਪਦੇਸ਼ੈ ਆਪਿ ਨ ਕਰੈ॥ ਮਰੇ ॥ ਜਨਮੈ ਆਵਤ ਜਾਵਤ ਜਿਸ ਕੈ ਅੰਤਰਿ ਬਸੈ ਨਿਰੰਕਾਰੂ ॥ ਤਿਸ ਕੀ ਸੀਖ ਤਰੈ ਜੋ ਤੁਮ ਭਾਨੇ ਤਿਨ ਪ੍ਰਭੂ ਜਾਤਾ॥ ਨਾਨਕ ਉਨ ਜਨ ਚਰਨ ਪਰਾਤਾ॥੭॥



Rahat avar kachhu avar kamāvat. Man(i) nahī prīt(i) mukhoh gandh lāvat. Iānan-hār  $Prabh\bar{u}$ parbīn. bbekb bhīn. Bāhar(i) nakāhū Avar updesai  $\bar{a}p(i)$ karai. najāvat Āvat janmai marai. Jis kai antar(i) basai Nirankār(u).  $k\bar{\imath}$ sīkh tarai  $sans\bar{a}r(u)$ . Jo tum bhāne tin Prabh(u) jātā. Nānak un jan charan parātā.(7)

He acts quite contrary to what he professes to be, There is no love within him but lips pledge amity. The Omniscient Sovran is the Lord of excellence, He is never pleased by the external semblance. Others he preaches but practices not his homily, Takes he birth, dies and transmigrates endlessly. In whose heart is the Formless Lord enshrined, By his teachings is emancipated all the mankind. Whom Thou approve of, their keep Sovran they ken, Nanak, gladly prostrates at the feet of these men.7.

ਕਰਉ ਬੇਨਤੀ ਪਾਰਬਹਮੂ ਸਭੂ ਮਾਨੈ ॥ ਂ ਕੀਆ ਅਪਨਾ ਆਪਹਿ ਆਪਹਿ ਆਪ ਆਪਿ ਕਰਤ ਨਿਬੇਰਾ॥ ਕਿਸੈ ਦਰਿ ਜਨਾਵਤ ਕਿਸੈ ਬੁਝਾਵਤ ਨੇਰਾ॥ ਉਪਾਵ ਸਿਆਨਪ ਸਗਲ ਤੇ ਰਹਤ॥ ਸਭ ਕਛ ਜਾਨੈ ਆਤਮ ਕੀ ਰਹਤ॥ ਜਿਸ ਭਾਵੈ ਤਿਸੂ ਲਏ ਲੜਿ ਲਾਇ/॥ ਬਨੰਤਰਿ ਰਹਿਆ ਸਮਾਇ ॥ ਕਿਰਪਾ ਸੇਵਕ ਜਿਸ ਨਿਮੁਖ ਨਿਮੁਖ ਜਪਿ ਨਾਨਕ ਹਰੀ ॥੮॥੫॥

Karau bentī Pār-brahm(u) sabh(u) jānai. Apnā kīā āpeh mānai. niberā. Āpeh  $\bar{a}p(i)$ karat āp Kisai dūr(i) janāvat kisai bujbāvat nerā. Upāv siānab sagal te Sahh(u) kachhu jānai ātam kī rahat. Tis(u) bbāvai tis(u) lae lar(i) lāe. Thān thanantar(i) rahiā samāe. sevak(u) So jis(u) kirpā karī. Nimakh nimakh jap(i) Nānak Harī.(8.5)

Whatsoever I beg for, the Lord all about it knows, He, Himself on His creatures, due honours bestows. He, Himself, all by Himself decrees all judgement, Causes some to know Him afar, others as Immanent. He lies beyond all endeavours and ingenuity's ken, He knows all about the state of inner living of men. Into His fold takes him, of whom the Lord so Wills, His presence every place and space thoroughly fills. On whom Grace He bestows, he becomes His servitor, Nanak, the Naam of this Sovran, every second thou utter.8.5.

## ਸਲੋਕੂ ॥

ਕਾਮ ਕ੍ਰੋਧ ਅਰੁ ਲੋਭ ਮੋਹ ਬਿਨਸਿ ਜਾਇ ਅਹੰਮੇਵ।। ਨਾਨਕ ਪ੍ਰਭ ਸਰਣਾਗਤੀ ਕਰਿ ਪ੍ਰਸਾਦੂ ਗੁਰਦੇਵ⁄॥੧॥

## SALOK(U).

Kām krodh ar(u) lohh moh hinas(i) jāe ahanmev. Nānak Prahh sarņāgatī kar(i) prasād(u) Gurdev.(1)

#### SHALOK

That lust, wrath, greed, attachment, And egotism from within me efface. Nanak has come to Thee for shelter, O, Refulgent Guru, bestow Thy Grace.



## ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਛਤੀਹ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਖਾਹਿ॥ ਤਿਸੂ ਠਾਕੁਰ ਕਉ ਰਖੂ ਮਨ ਮਾਹਿ॥ ਜਿਹ ਪਸਾਦਿ ਸਗੰਧਤ ਤਨਿ ਲਾਵਹਿ॥ ਤਿਸ ਕੳ ਸਿਮਰਤ ਪਰਮ ਗਤਿ ਪਾਵਹਿ॥ ਜਿਹ ਪਸਾਦਿ ਬਸਹਿ ਸਖ ਮੰਦਰਿ ॥ ਤਿਸਹਿ ਧਿਆਇ ਸਦਾ ਮਨ ਅੰਦਰਿ**॥** ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਗਿਹ ਸੰਗਿ ਸੂਖ ਬਸਨਾ॥ ਆਠ ਪਹਰ ਸਿਮਰਹ ਤਿਸ ਰਸਨਾ ॥ ਜਿਹ ਪਸਾਦਿ ਰੰਗ ਰਸ ਨਾਨਕ ਸਦਾ ਧਿਆਈਐ ਧਿਆਵਨ ਜੋਗ ॥੧॥

## ASŢPADĪ.

Jih prasād(i) chhatīh anmrit khāhe.
Tis(u) Ṭhākur kau rakh(u) man māhe.
Jih prasād(i) sugandhat tan(i) lāveh.
Tis kau simrat param gat(i) pāveh.
Jih prasād(i) haseh sukh mandar(i).
Tiseh dhiāe sadā man andar(i).
Jih prasād(i) grih sang(i) sukh basnā.
Āth pahar simroh tis(u) rasnā.
Jih prasād(i) rang ras hhog.
Nānak sadā dhiaī-ai dhiāvan jog.(1)

### **ASHTPADI**

By whose Grace, you eat dainties of many kind,
Keep that Bounteous Sovran ever in your mind.
By whose Grace, on your body, perfume you apply,
Dwelling on Him, the supreme state you come by.
By whose Grace you live in a mind-frame tranquil,
On that Sovran Lord ever you in your mind dwell.
By whose Grace with your family you live happily,
With your tongue, utter you His Naam continually.
By whose Grace you regale your mind, your palate,
That Lord worth meditating, Nanak, ever contemplate.1.

ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਪਾਟ ਪਟੰਬਰ ਹਢਾਵਹਿ॥
ਤਿਸਹਿ ਤਿਆਗਿ ਕਤ ਅਵਰ ਲੁਭਾਵਹਿ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਸੁਖਿ ਸੇਜ ਸੋਈਜੈ॥
ਮਨ ਆਠ ਪਹਰ ਤਾ ਕਾ ਜਸੁ ਗਾਵੀਜੈ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਤੁਝੁ ਸਭੁ ਕੋਊ ਮਾਨੈ॥
ਮੁਖਿ ਤਾ ਕੋ ਜਸੁ ਰਸਨ ਬਖਾਨੈ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਤੇਰੋ ਰਹਤਾ ਧਰਮੁ⁄॥
ਮਨ ਸਦਾ ਧਿਆਇ ਕੇਵਲ ਪਾਰਬ੍ਹਮੁ॥
ਪ੍ਰਭ ਜੀ ਜਪਤ ਦਰਗਹ ਮਾਨੁ ਪਾਵਹਿ॥
ਨਾਨਕ ਪਤਿ ਸੇਤੀ ਘਰਿ ਜਾਵਹਿ॥੨॥

Jih prasād(i) pāṭ paṭanhar haḍhāveh. Tiseh tiāg(i) kat avar luhhāveh. Jih prasād(i) sukh(i) sej soījai. Man āṭh pahar tā kā jas(u) gāvījai. Jih prasād(i) tujh(u) sahh(u) koū mānai. Mukh(i) tā ko jas(u) rasan hakhānai. Jih prasād(i) tero rahtā dharam(u). Man sadā dhiāe keval Pārhraham(u). Prahh jī japat dargah mān(u) pāveh. Nānak pat(i) setī ghar(i) jāveh.(2)

By whose Grace, silk and satin clothes you put on, Forsaking such a Sovran why other's ye dote upon. By whose Grace, on cosy beds, peacefully you sleep, Day and night busy in His praise-singing thou keep. By whose Grace, everyone pays you great regard, With your tongue utter ye, the praise of that Lord. By whose Grace, you remain in your ways true, On Parbraham alone, O, my mind ever dwell you. By reciting His Naam, honour at His Court receive, Nanak thus with honour for your home hence leave.2

ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਆਰੋਗ ਕੰਚਨ ਦੇਹੀ॥
ਲਿਵ ਲਾਵਹੁ ਤਿਸ਼ ਰਾਮ ਸਨੇਹੀ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਤੇਰਾ ਓਲਾ ਰਹਤ॥
ਮਨ ਸੁਖੁ ਪਾਵਹਿ ਹਰਿ ਹਰਿ ਜਸ਼ੁ ਕਹਤ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਤੇਰੇ ਸਗਲ ਛਿਦ੍ ਢਾਕੇ॥
ਮਨ ਸਰਨੀ ਪਰੁ ਠਾਕੁਰ ਪ੍ਰਭ ਤਾ ਕੈ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਤੁਝੁ ਕੋ ਨ ਪਹੂਚੈ॥
ਮਨ ਸਾਸਿ ਸਾਸਿ ਸਿਮਰਹੁ ਪ੍ਰਭ ਊਚੇ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਪਾਈ ਦ੍ਰਲਭ ਦੇਹ॥
ਨਾਨਕ ਤਾ ਕੀ ਭਗਤਿ ਕਰੇਹ॥॥॥

kańchan Jih prasād(i)  $\bar{a}rog$ dehī. Livlāvoh tis(u) Rām sanebī. Iih prasād(i)  $ol\bar{a}$ terā rahat. Man sukh(u) pāveh Har(i) Har(i) jas(u) kahat. Jih prasād(i) tere sagal chhidra dhāke. Man sarnī par(u) Ţhākur prabh tā kai. Jih prasād(i) tujh(u) ko na pahūchai.  $s\bar{a}s(i)$   $s\bar{a}s(i)$ simrob Prabh Iih prasād(i) pāī durlabb deh. Nānak tā kī bhagat(i) kareh.(3)

By whose Grace, your body is strong and golden,
Devote all your affections on that loving Sovran.
By whose Grace, your name is kept blemish free,
Uttering His praise, my mind tranquility gain ye.
By whose Grace, are hidden your shortcomings all,
For refuge, my mind before that Lord's feet, ye fall.
By whose Grace, no person can at all thee equal,
With every breath on the Highest Lord ye dwell.
By whose Grace, you found the rare human form,
Worship of that Lord, Nanak, you gratefully perform.3.

ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਆਭੂਖਨ ਪਹਿਰੀਜੈ ॥
ਮਨ ਤਿਸੁ ਸਿਮਰਤ ਕਿਉ ਆਲਸੁ ਕੀਜੈ ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਅਸੂ ਹਸਤਿ ਅਸਵਾਰੀ ॥
ਮਨ ਤਿਸੁ ਪ੍ਰਭ ਕਉ ਕਬਹੂ ਨ ਬਿਸਾਰੀ ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਬਾਗ ਮਿਲਖ ਧਨਾ ॥
ਰਾਖੁ ਪਰੋਇ ਪ੍ਰਭ ਅਪੁਨੇ ਮਨਾ ॥
ਜਿਨਿ ਤੇਰੀ ਮਨ ਬਨਤ ਬਨਾਈ ॥
ਉਠਤ ਬੈਠਤ ਸਦ ਤਿਸਹਿ ਧਿਆਈ ॥
ਤਿਸਹਿ ਧਿਆਇ ਜੋ ਏਕ ਅਲਖੈ ॥
ਈਹਾ ਉਹਾ ਨਾਨਕ ਤੇਰੀ ਰਖੈ ॥॥

Jih prasād(i) āhhūkhan paihrījai. Man tis(u) simrat kio ālas(u) kījai. Jih prasād(i) asv hasat(i) asvārī. Man tis(u) Prabb kau kab-bū na bisārī. Jih prasād(i) bāg milakh dhanā. Rākh(u) paroe Prabh(u) apune manā. hanat lin(i)terī man hanāī. Ūthat haithat sad tiseb dhiāī. Tiseh dhiāe *j*0 ek a-lakhai. Īhā ūhā Nānak terī rakhai.(4)

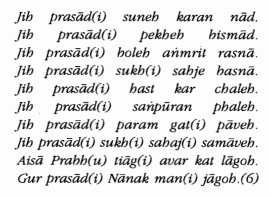
By whose Grace, the ornaments of gold thou wear, Why in remembering Him O, mind do you forbear. By whose Grace, for riding elephants and horses you get, That Sovran Lord O, my mind, on no account ye forget. By whose Grace, gardens, estates and wealth you find, Keep that Supreme Sovran ever astrung in your mind. O, mind, who moulded you, your tone and temper, While you sit or move, dwell on that Lord for ever. Who is the One, the Invisible, on Him dwell thee, Nanak, here and hereafter, He upholds your dignity.4.

ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਕਰਹਿ ਪੁੰਨ ਬਹੁ ਦਾਨ॥
ਮਨ ਆਠ ਪਹਰ ਕਰਿ ਤਿਸ ਕਾ ਧਿਆਨ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਤੂ ਆਚਾਰ ਬਿਉਹਾਰੀ॥
ਤਿਸੁ ਪ੍ਰਭ ਕਉ ਸਾਸਿ ਸਾਸਿ ਚਿਤਾਰੀ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਤੇਰਾ ਸੁੰਦਰ ਰੂਪ॥
ਸੋ ਪ੍ਰਭ ਸਿਮਰਹੁ ਸਦਾ ਅਨੂਪ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਤੇਰੀ ਨੀਕੀ ਜਾਤਿ॥
ਸੋ ਪ੍ਰਭ ਸਿਮਰਿ ਸਦਾ ਦਿਨ ਰਾਤਿ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਤੇਰੀ ਪਤਿ ਰਹੈ॥
ਹੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਨਾਨਕ ਜਸੂ ਕਹੈ॥॥॥

Jih prasād(i) kareh punn hahu dān. Man āth pahar kar(i) tis kā dhiān. Jih prasād(i) tū āchār hiohārī. Tis(u) Prahh kau sās(i) sās(i) chitārī. Jih prasād(i) terā sundar rūp(u). So Prahh(u) simroh sadā anūp(u). Jih prasād(i) terī nīkī jāt(i). So Prahh(u) simar(i) sadā din rāt(i). Jih prasād(i) terī pat(i) rahai. Gur prasād(i) Nānak jas(u) kahai.(5)

By whose Grace, magnanimously do you donate,
Day and night on Him, O, my mind you meditate.
By whose Grace, you are sensible in your ways,
With every breath of yours, remember Him always.
By whose Grace, you have a handsome appearance,
That peerless Sovran ever keep in thy remembrance.
By whose Grace, you belong to the noble mankind,
Day and night keep that Sovran ever in your mind.
By whose Grace, is maintained in life your dignity,
With the Guru's blessings, Nanak, utter ye His Eulogy.5.

ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਸੁਨਹਿ ਕਰਨ ਨਾਦ॥ ਜਿਹ ਪਸਾਦਿ ਪੇਖਹਿ ਬਿਸਮਾਦ ॥ ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਬੋਲਹਿ ਅੰਮਿਤ ਰਸਨਾ।। ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਸੂਖਿ ਸਹਜੇ ਬਸਨਾ ॥ ਜਿਹ ਪਸਾਦਿ ਹਸਤ ਕਰ ਚਲਹਿ ॥ ਪਸਾਦਿ ਸੰਪਰਨ ਜਿਹ ਫਲਹਿ ॥ ਜਿਹ ਪਸਾਦਿ ਪਰਮ ਗਤਿ ਪਾਵਹਿ ॥ ਜਿਹ ਪਸਾਦਿ ਸਖਿ ਸਹਜਿ ਸਮਾਵਹਿ॥ ਐਸਾ ਪਤੂ ਤਿਆਗਿ ਅਵਰ ਕਤ ਲਾਗਹ॥ ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਨਾਨਕ ਮਨਿ ਜਾਗਹੁ॥੬॥



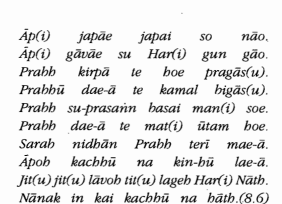
By whose Grace, your ears hear sounds melodious, By whose Grace, your eyes espy sights splendrous. By whose Grace, your tongue utters words, pleasing, By whose Grace, naturally, peaceful is your living. By whose Grace, your limbs gracefully function, By whose Grace, your life comes to full fruition. By whose Grace, to the highest state you ascend, By whose Grace, on you peace, equipoise descend. Leaving such a Lord why with others get affined, With the grace of Guru, Nanak, awaken your mind.6.

ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਤੂੰ ਪ੍ਰਗਟੁ ਸੰਸਾਰਿ॥
ਤਿਸ਼ੁ ਪ੍ਰਭ ਕਉ ਮੂਲਿ ਨ ਮਨਹੁ ਬਿਸਾਰਿ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਤੇਰਾ ਪਰਤਾਪੁ॥
ਰੇ ਮਨ ਮੂੜ ਤੂ ਤਾ ਕਉ ਜਾਪੁ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਤੇਰੇ ਕਾਰਜ ਪੂਰੇ॥
ਤਿਸਹਿ ਜਾਨੁ ਮਨ ਸਦਾ ਹਜੂਰੇ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਤੂੰ ਪਾਵਹਿ ਸਾਚੁ॥
ਰੇ ਮਨ ਮੇਰੇ ਤੂੰ ਤਾ ਸਿਉ ਰਾਚੁ॥
ਜਿਹ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਸਭ ਕੀ ਗਤਿ ਹੋਇ॥
ਨਾਨਕ ਜਾਪੁ ਜਪੈ ਜਪੁ ਸੋਇ॥੭॥

Jih prasād(i) tūn pragat(u) sansār(i). Tis(u) Prabh kau  $m\bar{u}l(i)$  na manoh bis $\bar{a}r(i)$ . prasād(i) terā Jih  $part\bar{a}p(u)$ . Rekau  $m \bar{u} r$ tū tā jāp(u). Iih prasād(i) tere kāraj  $p\bar{u}re$ . Tiseb jān(u) sadā hajūre. man Iibprasād(i) tũ'n pāveb sāch(u). man mere tūn tā sio  $r\bar{a}ch(u)$ . Reprasād(i) sabb gat(i) Iih  $k\bar{\imath}$ boe. Nānak jāp(u) japai jap(u) soe.(7)

By whose Grace, you first saw the light of day,
Never keep Him ever from your thoughts away.
By whose Grace, you remain in the lime-light,
O, my foolish mind, that Lord's Naam ye recite.
By whose Grace, all your purposes you achieve,
That Sovran, O, my mind ever present perceive.
By whose Grace, the Eternal Truth do you find,
Get yourself imbued with Him, O my mind.
By whose Grace, emancipation attains everyone,
Nanak, recite ye the Naam of that Gracious One.7.

ਜਪਾਏ ਜਪੈ ਸੋ ਨਾੳ॥ ਆਪਿ ਆਪਿ ਗਾਵਾਏ ਸੂ ਹਰਿਗੁਨ ਗਾੳ॥ ਪਭ ਕਿਰਪਾ ਤੇ ਹੋਇ ਪਗਾਸ ॥ ਦਇਆ ਤੇ ਕਮਲ ਪ੍ਰਭੂ ਬਿਗਾਸ ॥ ਸਪਸੰਨ ਬਸੈ ਮਨਿ ਪ੍ਰਭ ਸੋਇ ॥ ਪਭ ਦਇਆ ਤੇ ਮਤਿ ੳਤਮ ਹੋਇ॥ ਨਿਧਾਨ ਪਭ ਤੇਰੀ ਮਇਆ॥ ਕਛ ਨ ਕਿਨਹ ਲਇਆ॥ ਆਪਹ ਜਿਤ ਜਿਤ ਲਾਵਹ ਤਿਤ ਲਗਹਿ ਹਰਿ ਨਾਥ॥ ਨਾਨਕ ਇਨ ਕੈ ਕਛ ਨ ਹਾਥ॥੮॥੬॥



Whom He causes to recite, Lord's Naam, recites he,
Whom He causes to sing, he sings the Lord's eulogy.
Through the Lord's Grace, our mind ever illumes,
Through the Lord's Mercy, the inner lotus blooms.
When the Lord is pleased, He comes to abide in mind,
Thro' the Lord's Mercy, the understanding is refined.
O, Lord, in Thy Glance of Grace, all treasures abound,
With one's endeavours, nothing has anyone ever found.
Whereat you put them to work, they do that, O, Lord,
Nanak, nothing can Thy creatures do of their own accord.8.6.

## ਸਲੋਕੁ ॥

ਅਗਮ ਅਗਾਧਿ ਪਾਰਬ੍ਹਮੁ ਸੋਇ॥ ਜੋ ਜੋ ਕਹੈ ਸੁ ਮੁਕਤਾ ਹੋਇ॥ ਸੁਨਿ ਮੀਤਾ ਨਾਨਕੁ ਬਿਨਵੰਤਾ॥ ਸਾਧ ਜਨਾ ਕੀ ਅਚਰਜ ਕਥਾ॥॥॥

### SALOK(U).

Agam agādh(i) Pārhrahm(u) soe. Jo jo kahai su muktā hoe. Sun(i) mītā Nānak(u) hinvantā. Sādh janā kī acharaj kathā.(1)

#### SHALOK

The Lord is past fathoming, past comprehension, Whosoever recites His Naam, gets he liberation. Listen my dear friend, Nanak so entreats thee, To the wonderful narration of the Sadhu-sodality.

### ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਕੈ ਸੰਗਿ ਮੁਖ ਉਜਲ ਸਾਧ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਸ਼ਗਲੀ ਮਲ ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਮਿਟੈ ਅਭਿਮਾਨ॥ ਕੈ ਸੰਗਿ ਪਗਟੈ ਸਗਿਆਨ॥ ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਬੁਝੈ ਪ੍ਰਭੂ ਨੇਰਾ॥ ਸਾਧ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਸਭ ਹੋਤ ਨਿਬੇਰਾ ॥ ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਪਾਏ ਨਾਮ ਰਤਨ।। ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਏਕ ਉਪਰਿ ਜਤਨੂ॥ ਸਾਧ ਕੀ ਮਹਿਮਾ ਬਰਨੈ ਕੳਨ ਪਾਨੀ॥ ਨਾਨਕ ਸਾਧ ਕੀ ਸੋਭਾ ਪ੍ਰਭ ਮਾਹਿ ਸਮਾਨੀ ॥੧॥

### ASȚPADĪ.

sang(i) Sādh kai mukh $\bar{u}$ ial bot. Sādh mal(u)saṅg(i)  $sagl\bar{\imath}$ khot. Sādh kai saṅg(i) mițai abhimān(u). Sādh pragțai su-giān(u). kai sang(i) Sādh kai sang(i) hujhai Prahh(u) nerā. Sādh sang(i) sabb(u) bot niberā. sang(i) pāe Nām ratan(u). Sādh kai  $S\bar{a}dh$  kai sang(i) ek  $\bar{u}par(u)$  jatan(u). Sādh kī mahimā harnai kaun(u) prānī. Nānak sādh kī sohhā Prahh māh(i) samānī.(1)

### *ASHTPADI*

In the company of Sadhus, the face becomes radiant, In the company of Sadhus, is removed all defilement. In the company of Sadhus, terminates the ego-sense, In the company of Sadhus, dawns supernal intelligence. In the company of Sadhus, the Lord is perceived near, In the company of Sadhus, everything becomes clear. In Sadhu's company, the jewel of His Naam is found, In Sadhu's company, our endeavours are Lord-bound. Who can truly describe the Sadhu's real greatness,

ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਅਗੋਚਰੁ ਮਿਲੈ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਸਦਾ ਪਰਫੁਲੈ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਆਵਹਿ ਬਸਿ ਪੰਚਾ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਰਸੁ ਭੁੰਚਾ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਹੋਇ ਸਭ ਕੀ ਰੇਨ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਮਨੋਹਰ ਬੈਨ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਨ ਕਤਰੂੰ ਧਾਵੈ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਅਸਥਿਤਿ ਮਨੁ ਪਾਵੈ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਮਾਇਆ ਤੇ ਭਿੰਨ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਨਾਨਕ ਪ੍ਰਭ ਸੁਪ੍ਸੰਨ॥੨॥

Sādh kai sang(i) agochar(u) milai. Sādh kai sang(i) sadā parphulai. Sādh kai sang(i) āveh has(i) panchā. Sādh sang(i) anmrit ras(u) bhunchā. Sādh sang(i) hoe sahh kī ren. Sādh kai sang(i) manohar hain. Sādh kai sang(i) na kat-hūn dhāvai. Sādh sang(i) asthit(i) man(u) pāvai. Sādh kai sang(i) māiā te bhinn. Sādh sang(i) Nānak Prahh su-prasann. (2)

In Sadhu's company, the Incomprehensible visualise,
In the company of Sadhus, felicity for ever we realise.
In the company of Sadhus, all the five foibles master,
In the company of Sadhus, savour His Naam's nectar.
In the company of Sadhus, become the dust of all men's feet,
In the company of Sadhus, our words become honeyed sweet.
In the company of Sadhus, the mind from wandering refrains,
In the company of Sadhus, equipoise of mind one attains.
In the company of Sadhus, to Mayaic lures become indifferent,

In the company of Sadhus, Nanak, the Lord becomes benevolent.2.

ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਦੁਸਮਨ ਸਭਿ ਮੀਤ॥
ਸਾਧੂ ਕੈ ਸੰਗਿ ਮਹਾ ਪੁਨੀਤ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਕਿਸ ਸਿਉ ਨਹੀ ਬੈਰੁ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਨ ਬੀਗਾ ਪੈਰੁ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਨਾਹੀ ਕੋ ਮੰਦਾ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਜਾਨੇ ਪਰਮਾਨੰਦਾ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਨਾਹੀ ਹਉ ਤਾਪੁ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਨਾਹੀ ਹਉ ਤਾਪੁ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਤਜੈ ਸਭੁ ਆਪੁ॥
ਆਪੇ ਜਾਨੇ ਸਾਧ ਬਡਾਈ॥
ਨਾਨਕ ਸਾਧ ਪਭ ਬਨਿ ਆਈ॥੩॥



Sādh saṅg(i) dusman sahh(i) mīt. Sādhū kai saṅg(i) mahā punīt. Sādh saṅg(i) kis sio nahī hair(u). Sādh kai saṅg(i) na hīgā pair(u). Sādh kai saṅg(i) nāhī ko maṅdā. Sādh saṅg(i) jāne parmā-naṅdā. Sādh kai saṅg(i) nāhī hau tāp(u). Sādh kai saṅg(i) tajai sahh(u) āp(u). Āpe jānai sādh haḍāī. Nānak sādh Prahhū han(i) āī.(3)

In the company of Sadhus, the foes, become friendly, In the company of Sadhus, one becomes pure greatly. In the company of Sadhus, we bear enmity towards none, In the company of Sadhus, no wrong steps ever takes one. In the company of Sadhus, no one as evil we cognize, In the company of Sadhus, the Lord of bliss we realize. In the company of Sadhus, there is no rousing of ego, In the company of Sadhus, all our egotism we forgo. The Lord Himself recognises a Sadhu's greatness true, Nanak, affinity grows between the Lord and the Sadhu.3.

ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਨ ਕਬਹੂ ਧਾਵੈ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਸਦਾ ਸੁਖੁ ਪਾਵੈ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਬਸਤੁ ਅਗੋਚਰ ਲਹੈ॥
ਸਾਧੂ ਕੈ ਸੰਗਿ ਅਜਰੁ ਸਹੈ॥
ਸਾਧੂ ਕੈ ਸੰਗਿ ਬਸੇ ਥਾਨਿ ਊਚੈ॥
ਸਾਧੂ ਕੈ ਸੰਗਿ ਮਹਲਿ ਪਹੂਚੈ॥
ਸਾਧੂ ਕੈ ਸੰਗਿ ਦ੍ਵੜੇ ਸਭਿ ਧਰਮ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਕੇਵਲ ਪਾਰਬ੍ਹਮ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਪਾਏ ਨਾਮ ਨਿਧਾਨ॥
ਨਾਨਕ ਸਾਧੂ ਕੈ ਕੁਰਬਾਨ॥॥।

Sādh kai sang(i) na kah-hū dhāvai. Sādh kai sang(i) sadā sukh(u) pāvai. Sādh sang(i) hasat(u) agochar lahai. Sādhū kai sang(i) ajar(u) sahai. Sādh kai sang(i) hasai thān(i) ūchai. Sādhū kai sang(i) mahal(i) pahūchai. Sādh kai sang(i) drirai sahh(i) dharam. Sādh kai sang(i) keval Pārhrahm. Sādh kai sang(i) pāe Nām nidhān. Nānak Sādhū kai kurbān. (4)

In the company of Sadhus, never wanders the mind, In the company of Sadhus, perpetual peace we find. In the company of Sadhus, get the boon inconceivable, In the company of Sadhus, bear it's impact unbearable. In the company of Sadhus, at sublime levels we dwell, In the company of Sadhus, we arrive at His Portal. In the company of Sadhus, realize true religious essence, In the company of Sadhus, see only Parbrahm's presence. In the company of Sadhus, gain Naam's treasure true, Nanak, is a sacrifice, for his wonder-workings, unto a Sadhu.4.

ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਸਭ ਕੁਲ ਉਧਾਰੈ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਸਾਜਨ ਮੀਤ ਕੁਟੰਬ ਨਿਸਤਾਰੈ॥
ਸਾਧੂ ਕੈ ਸੰਗਿ ਸੌ ਧਨੁ ਪਾਵੈ॥
ਜਿਸੁ ਧਨ ਤੇ ਸਭੁ ਕੋ ਵਰਸਾਵੈ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਧਰਮਰਾਇ ਕਰੇ ਸੇਵਾ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਸੌਭਾ ਸੁਰ ਦੇਵਾ॥
ਸਾਧੂ ਕੈ ਸੰਗਿ ਪਾਪ ਪਲਾਇਨ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਗੁਨ ਗਾਇਨ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਸ੍ਬ ਥਾਨ ਗੰਮਿ॥
ਨਾਨਕ ਸਾਧੂ ਕੈ ਸੰਗਿ ਸਫਲ ਜਨੰਮ॥॥॥

Sādh kai sang(i) sahh kul udhārai. Sādh sang(i) sājan mīt kuṭanh nistārai. Sādhū kai sang(i) so dhan(u) pāvai. Jis(u) dhan te sahh(u) ko varsāvai. Sādh sang(i) dharam-rāe kare sevā. Sādh kai sang(i) sohhā sur devā. Sādhū kai sang(i) pāp palāin. Sādh sang(i) anmrit gun gā-in. Sādh kai sang(i) sarh thān ganm(i). Nānak sādh kai sang(i) saphal jananm. (5)

In the company of Sadhus, one's progeny one sublimates, In the company of Sadhus, one, kith and family liberates. In the company of Sadhus, such a treasure one obtains, From which treasure great benefits all the world gains. In the company of Sadhus, Dharmraj in compliance acts, In the company of Sadhus, great gods pay one respects. In the company of Sadhus, disappear all one's sinful doings, In the company of Sadhus, His Eternalising Virtues one sings. In the company of Sadhus, every place within reach comes. In the company of Sadhus, the life of man fruitful becomes. 5.

ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਨਹੀ ਕਛੁ ਘਾਲ॥
ਦਰਸਨੁ ਭੇਟਤ ਹੋਤ ਨਿਹਾਲ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਕਲੂਖਤ ਹਰੈ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਨਰਕ ਪਰਹਰੈ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਈਹਾ ਉਹਾ ਸੁਹੇਲਾ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਬਿਛਰਤ ਹਰਿ ਮੇਲਾ॥
ਜੋ ਇਛੈ ਸੋਈ ਫਲੁ ਪਾਵੈ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਨ ਬਿਰਥਾ ਜਾਵੈ॥
ਪਾਰਬ੍ਹਮੁ ਸਾਧ ਰਿਦ ਬਸੈ॥
ਨਾਨਕ ਉਧਰੈ ਸਾਧ ਸੁਨਿ ਰਸੈ॥੬॥

Sādh kai saṅg(i) nahī kachhu ghāl. Darsan(u) hheṭat hot nihāl. Sādh kai saṅg(i) kalūkhat harai. Sādh kai saṅg(i) narak par-harai. Sādh kai saṅg(i) īhā ūhā suhelā. Sādh saṅg(i) hichhurat Har(i) melā. Jo ichhai soī phal(i) pāvai. Sādh kai saṅg(i) na hirthā jāvai. Pārhrahm(u) sādh rid hasai. Nānak udhrai sādh sun(i) rasai.(6)

In the company of Sadhus, no rigours are to be done,
On getting a sight of a Sadhu, blessed becomes one.
In the company of Sadhus, the stains of sin one clears,
In the company of Sadhus, the fear of Hell one sears.
In the company of Sadhus, here and hereafter easeful become,
In the company of Sadhus, the estranged ones meet Parbrahm.
One obtains that respectively, whatsoever one desires,
From the Sadhu's company none empty-handed retires.
In a Sadhu's very heart, resides the Sovran Dieu,
Nanak, one is saved by listening to dicta of a Sadhu.6.

ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਸੁਨਉ ਹਰਿ ਨਾਉ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਹਰਿ ਕੇ ਗੁਨ ਗਾਉ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਨ ਮਨ ਤੇ ਬਿਸਰੈ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਸਰਪਰ ਨਿਸਤਰੈ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਲਗੈ ਪ੍ਰਭੂ ਮੀਠਾ॥
ਸਾਧੂ ਕੈ ਸੰਗਿ ਘਟਿ ਘਟਿ ਡੀਠਾ॥
ਸਾਧੂ ਸੰਗਿ ਭਏ ਆਗਿਆਕਾਰੀ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਗਤਿ ਭਈ ਹਮਾਰੀ॥
ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ ਮਿਟੇ ਸਭਿ ਰੋਗ॥
ਨਾਨਕ ਸਾਧੂ ਭੇਟੇ ਸੰਜੋਗ॥॥॥

Sādh kai sang(i) sunau Har(i) Nāu. Sādh saṅg(i) Har(i) ke gun gāu. Sādh kai sang(i) na man te hisrai. saṅg(i) sarpar Sādh nis-tarai. Sādh kai sang(i) lagai Prahh(u) mīṭhā. Sādhū kai sang(i) ghat ghat dīṭhā. sang(i) Sādh bhae āgiā-kārī. Sādh saṅg(i) gat(i) bhaī hamārī. Sādh kai saṅg(i) miţe sahh(i) rog. Nānak sādh bhete sanjog.(7)

In the company of Sadhus, I hear His Naam's utterance, In the company of Sadhus, I sing His virtue's excellence. In the company of Sadhus, He never goes out of mind, In the company of Sadhus, assuredly salvation we find. In the company of Sadhus, Lord's Naam savours nectarine, In the company of Sadhus, in every heart is the Lord seen. In the company of Sadhus, we become obeyers of His Will, In the company of Sadhus, our condition becomes tranquil. In the company of Sadhus, all afflictions come to an end, Nanak, in company of Sadhu, the primal writ is so penned.7.

ਸਾਧ ਕੀ ਮਹਿਮਾ ਬੇਦ ਨ ਜਾਨਹਿ॥ ਜੇਤਾ ਸਨਹਿ ਤੇਤਾ ਬਖਿਆਨਹਿ॥ ਸਾਧ ਕੀ ਉਪਮਾ ਤਿਹੂ ਗੁਣ ਤੇ ਦਰਿ॥ ਕੀ ਉਪਮਾ ਰਹੀ ਭਰਪਰਿ॥ ਕੀ ਸੋਭਾ ਕਾ ਨਾਹੀ ਅੰਤ॥ ਸਾਧ ਕੀ ਸੌਭਾ ਸਦਾ ਬੇਅੰਤ॥ ਸਾਧ ਸੋਭਾ ਉਚ ਤੇ ੳਚੀ ॥∕ ਕੀ ਸਾਧ ਕੀ ਸੋਭਾ ਮਚ ਤੇ ਸਾਧ ਕੀ ਸੌਭਾ ਸਾਧ ਬਨਿ ਆਈ॥ ਨਾਨਕ ਸਾਧ ਪਭ ਭੇਦ ਨ ਭਾਈ॥੮॥੭॥

Sādh na jāneh. kī mahimā Bed hakhiāneh. *Jetã* suneh tetā Sādh kī upmā tih guņ te dūr(i). Sādh kĩ upmā rahī bharpūr(i). Sādh  $k\bar{\imath}$ sobbā kā nāhī ant. Sādh kī sobhā sadā be-ant. ·Sādh sobbā kī ũch te  $\bar{u}ch\bar{\imath}$ . Sādh kī sohhā  $m\bar{u}ch$ te mūchī. Sādh sohhā sādh kī ban(i) Nānak sādh Prahh hhed(u) na hhāī.(8.7)

The Grandness of a Sadhu is beyond the Veda's ken, Whatsoever had they heard, only that did they pen. The Glory of a Sadhu in the world is sans compare, The greatness of a Sadhu, is pervading everywhere.

The greatness of a Sadhu, has no known limit, The greatness of a Sadhu, is eternally infinite. The greatness of a Sadhu, is of all the highest, The greatness of a Sadhu, is of all the greatest.

The greatness of a Sadhu, verily befits a Sadhu only, Nanak, no difference there be between Him and a Sadhu.8.7.





ਮਨਿ ਸਾਚਾ ਮੁਖਿ ਸਾਚਾ ਸੋਇ॥ ਅਵਰੁ ਨ ਪੇਖੈ ਏਕਸੁ ਬਿਨੁ ਕੋਇ॥ ਨਾਨਕ ਇਹ ਲਛਣ ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਹੋਇ॥੧॥

## SALOK(U)

Man(i) sāchā mukh(i) sāchā soe. Avar(u) na pekhai ekas(u) hin(u) koe. Nānak eh lachhan brahm-giānī hoe.(1)

### SHALOK

In his mind the True, on his lips the True One. Other than the One, in the world he sees none. Nanak, these are the traits of the illumined One.



## ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਗਿਆਨੀ ਸਦਾ ਨਿਰਲੇਪ ॥ ਬਹਮ ਮਹਿ ਜੈਸੇ ਜਲ ਕਮਲ ਅਲੇਪ॥ ਗਿਆਨੀ ਸਦਾ ਨਿਰਦੇਖ ॥ मैमे ਕੳ ਸੋਖ ॥ ਸਰ ਸਰਬ ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਦ੍ਰਿਸਟਿ ਸਮਾਨਿ॥ ਜੈਸੇ ਰਾਜ ਰੰਕ ਕਉ ਲਾਗੇ ਤੁਲਿ ਪਵਾਨ। ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਧੀਰਜ ਏਕ॥ ਜਿਉ ਬਸਧਾ ਕੋਉ ਖੋਦੈ ਕੋਉ ਚੰਦਨ ਲੇਪ॥ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕਾ ਇਹੈ ਗਨਾੳ॥ ਨਾਨਕ ਜਿਉ ਪਾਵਕ ਕਾ ਸਹਜ ਸਭਾਉ॥੧॥

### **ASTPADĪ**

sadā Brahm-giānī nir-lep. maih kamal alep. Jaise jal nir-dokh. Brahm-giānī sadā sūr(u) Jaise sarah kau sokh. Brahm-giānī kai drist(i)samān(i). Jaise rāj rank kau lāgai tul(i) pavān. Brahm-giānī kai dhīraj(u) Jio basudhā koū khodai koū chandan lep. Brahm-giānī kā ehai Nānak jio pāvak kā sahaj subhāo (1)

### **ASHTPADI**

The Brahm Giani for ever remains immaculate,
Like the lotus that in water keeps a pure state.
The Brahm Giani eternally remains stainless,
Like the bright sun that dries up all sliminess.
The Brahm Giani espies all with a look of equality,
Like the wind touching alike, the poor and regality.
The Brahm Giani remains ever uniform in his patience,
As to digging and chandan pasting is earths' indifference.
The above virtues in a Brahm Giani are as innate,
Nanak, as ingrained in the fire, is its natural trait.1.

ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਨਿਰਮਲ ਤੇ ਨਿਰਮਲਾ॥ ਮੈਲ ਜੈਸੇ ਲਾਗੈ ᅎ ਜਲਾ ॥ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਮਨਿ ਹੋਇ ਪਗਾਸ ॥ ਜੈਸੇ ੳਪਰਿ ਧਰ ਆਕਾਸ ॥ ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਮਿਤ ਸਤ ਸਮਾਨਿ॥ਂ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਨਾਹੀ ਅਭਿਮਾਨ॥ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਉਚ ਤੇ ਉਚਾ/। ਮਨਿ ਅਪਨੈ ਹੈ ਸਭ ਤੇ ਨੀਚਾਂ॥ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਸੇ ਜਨ ਨਾਨਕ ਜਿਨ ਪਤ ਆਪਿ ਕਰੇਇ॥੨॥

Brahm-giānī nirmal nirmalā. Iaise mail(u)lāgai na jalā. Brahm-giānī kai man(i) hoe pragās(u). dhar  $\bar{u}par(i)$  $\bar{a}k\bar{a}s(u)$ . Iaise Brahm-giānī kai mitr satr(u) samān(i). Brahm-giānī kai nāhī abhimān. Brahm-giānī  $\bar{u}ch$ te  $\bar{u}ch\bar{a}$ . Man(i) apnai hai sabb te nīchā. Brahm-giānī se ian bhae. Nānak jin Prabh(u) āp(i) kare-e.(2)

The Brahm Giani is the purest of the pure,
Like water which no filth can make impure.
The Brahm Giani's mind is lit by His Essence,
As the earth is covered by the sky's prevalence.
To a Brahm Giani all friends and foes are akin,
For the Brahm Giani has not any egoism within.
The Brahm Giani among the lofty, is the loftiest,
In his own mind he holds himself as the lowliest.
The stature of Brahm Giani only that man attains,
Nanak, whom the Sovran Lord Himself so ordains.2.

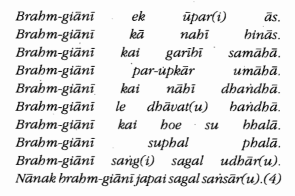
ਬ੍ਰਮ ਗਿਆਨੀ ਸਗਲ ਕੀ ਗੈਨਾ॥ ਆਤਮ ਰਸੁ ਬ੍ਰਮ ਗਿਆਨੀ ਚੀਨਾ॥ ਬ੍ਰਮ ਗਿਆਨੀ ਕੀ ਸਭ ਊਪਰਿ ਮਇਆ॥ ਬ੍ਰਮ ਗਿਆਨੀ ਤੇ ਕਛ ਬੁਰਾ ਨ ਭਇਆ॥ ਬ੍ਰਮ ਗਿਆਨੀ ਤੇ ਕਛ ਬੁਰਾ ਨ ਭਇਆ॥ ਬ੍ਰਮ ਗਿਆਨੀ ਕੀ ਦ੍ਰਿਸਟਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤੁ ਬਰਸੀ॥ ਬ੍ਰਮ ਗਿਆਨੀ ਕੀ ਦ੍ਰਿਸਟਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤੁ ਬਰਸੀ॥ ਬ੍ਰਮ ਗਿਆਨੀ ਕੀ ਨਿਰਮਲ ਜੁਗਤਾ॥ ਬ੍ਰਮ ਗਿਆਨੀ ਕੀ ਨਿਰਮਲ ਜੁਗਤਾ॥ ਬ੍ਰਮ ਗਿਆਨੀ ਕਾ ਭੋਜਨੁ ਗਿਆਨ॥ ਨਾਨਕ ਬ੍ਰਮ ਗਿਆਨੀ ਕਾ ਬੁਰਮ ਧਿਆਨੁ॥॥

Brahm-giānī sagal kī rīnā. Ātam ras(u)brahm-giānī chīnā. Brahm-giānī kī sabb ūpar(i) Brahm-giānī te kachh(u) hurā na hhae-ā. Brahm-giānī sadā sam-darsī. Brahm-giānī kī drist(i) anmrit(u) harsī. Brahm-giānī handhan muktā. Brahm-giānī kī nirmal jugtā. Brahm-giānī kā bbojan(u)giān(u). Nānak Brahm-giānī kā Brahm dhiān(u).(3)

The Brahm Giani in life, is the feet-dust of all men,
Of the Spiritual Love, Brahm Giani has fully partaken.
The Brahm Giani over all extends his kindness,
The Brahm Giani never causes any harmfulness.
The Brahm Giani with an equable look all espies,
The Brahm Giani showers ambrosia from his eyes.
The Brahm Giani from worldly tanglements is free,
The Brahm Giani conducts himself with propriety.
For Brahm Giani, the supernal lore is his victuals,
Nanak, the Brahm Giani on his Lord forever dwells.3.



ਬ੍ਹਮ ਗਿਆਨੀ ਏਕ ਉਪਰਿ ਆਸ॥ ਗਿਆਨੀ ਕਾ ਬਹਮ ਨਹੀ ਬਿਨਾਸ ॥ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਗਰੀਬੀ ਸਮਾਹਾ॥ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਪਰਉਪਕਾਰ ਉਮਾਹਾ।। ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਨਾਹੀ ਧੰਧਾ।। ਗਿਆਨੀ ਲੇ ਬ੍ਹਮ ਧਾਵਤ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਹੋਇ ਸ ਬਹਮ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਸਫਲ ਫਲਾ ॥ ਗਿਆਨੀ ਸੰਗਿ ਸਗਲ ਬਹਮ ਉਧਾਰ ॥ ਨਾਨਕ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਜਪੈ ਸਗਲ ਸੰਸਾਰ ॥੪॥



The Brahm Giani, the hope of the One alone cherishes, The Brahm Giani's stature ever remains, never perishes. The Brahm Giani with his own humility is filled ever, The Brahm Giani is eager for other's good to endeavour. The Brahm Giani has no involvements of any kind, The Brahm Giani stills the wanderings of the mind. The Brahm Giani, all events for his good perceives, The Brahm Giani, in his life, its fulfilment achieves. All those are saved who come under his tutelage, Nanak, thro' him all men in Lord-worship engage.4.

ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਏਕੈ ਰੰਗ॥
ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਬਸੈ ਪ੍ਰਭੁ ਸੰਗ॥
ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਨਾਮੁ ਆਧਾਰੁ॥
ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਨਾਮੁ ਪਰਵਾਰੁ॥
ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਨਾਮੁ ਪਰਵਾਰੁ॥
ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਸਦਾ ਸਦ ਜਾਗਤ॥
ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਅਹੰਬੁਧਿ ਤਿਆਗਤ॥
ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਮਨਿ ਪਰਮਾਨੰਦ॥
ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਘਰਿ ਸਦਾ ਅਨੰਦ॥
ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਘਰਿ ਸਦਾ ਅਨੰਦ॥
ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਸੁਖ ਸਹਜ ਨਿਵਾਸ॥
ਨਾਨਕ ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕਾ ਨਹੀਂ ਬਿਨਾਸ॥॥॥

Brahm-giānī kai ekai rang. Brahm-giānī kai basai Prahh(u) sang. Brahm-giānī kai Nām(u) ādhār(u). Brahm-giānī kai Nām(u) parvār(u). Brahm-giānī sadā sad jāgat. Brahm-giānī ahan-hudh(i) Brahm-giānī kai man(i) parmā-nand. Brahm-giānī kai ghar(i) sadā anand. Brahm-giānī sukh sahaj nivās. Nānak hrahm-giānī kā nahī hinās (5)

The Brahm Giani is filled with affection for the One, The Brahm Giani, lives in the presence of his Sovran. For the Brahm Giani, His Naam is his refuge wholly, For the Brahm Giani, His Naam is his family solely. The Brahm Giani is Lord-conscious for ever and aye, The Brahm Giani, his egoistical intellect puts away. In the mind of Brahm Giani there is bliss profound, In the house of Brahm Giani ever blessings abound.

The Brahm Giani in peace and equipoise resides, Nanak, the stature of Brahm Giani eternally abides.5.



ਗਿਆਨੀ ਬ੍ਰਹਮ ਕਾ ਬੇਤਾ॥ ਬ੍ਹਮ ਗਿਆਨੀ ਏਕ ਸੰਗਿ ਬਹੰਮ ਕੈ ਹੋਇ ਅਚਿੰਤ॥ ਗਿਆਨੀ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕਾ ਨਿਰਮਲ ਮੰਤ॥ ਬਹਮ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਜਿਸ ਕਰੈ ਪਭ ਆਪਿ॥ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕਾ ਬਡ ਪਰਤਾਪ॥ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕਾ ਦਰਸ ਬਡਭਾਗੀ ਪਾਈਐ ॥ ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕਉ ਬਲਿ ਬਲਿ ਜਾਈਐ॥ ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕਉ ਖੋਜਹਿ ਮਹੇਸਰ॥ ਨਾਨਕ ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਆਪਿ ਪਰਮੇਸੂਰ ॥੬॥



Brahm-giānī Brahm kā hetā. Brahm-giānī ek sang(i)hetā. Brahm-giānī kai boe achint. Brahm-giānī kā nirmal mant. Brahm-giānī jis(u) karai Prahh(u) āp(i). Brahm giānī kā had partāb. Brahm-giānī kā daras(u) had-hhāgī pāī-ai. Brahm-giānī kau bal(i) bal(i) jāi-āi. Brahm-giānī kau khojeh Mahesur. Nānak brahm-giānī āp(i) Parmesur.(6)

The Brahm Giani is the knower of the Sovran's Entity,
The Brahm Giani fixes his affections on the One Deity.
The Brahm Giani remains forever in a care-free state,
The Brahm Giani in thought and words is immaculate.
The Brahm Giani becomes the man, whom so makes He,
The glory of the Brahm Giani is of the highest degree.
With good fortune a sight of Brahm Giani gain we,
Unto a Brahm Giani for ever thou a sacrifice be.
For a Brahm Giani, sedulously search the gods great,
Nanak, the Brahm Giani is Himself the Prime Potentate.6.

ਗਿਆਨੀ ਕੀ ਕੀਮਤਿ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੈ ਸਗਲ ਮਨ ਮਾਹਿ॥<sup>1</sup> ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕਾ ਕਊਨ ਜਾਨੈ ਭੇਦ॥ ਗਿਆਨੀ ਕੳ ਸਦਾ ਬਹਮ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕਾ ਕਥਿਆ ਨ ਜਾਇ ਅਧਾਖਾਰ ॥ ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਸਰਬ ਕਾ ਠਾਕਰ ॥ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੀ ਮਿਤਿ ਕਊਨ ਬਖਾਨੈਂ॥ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੀ ਗਤਿ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਜਾਨੈ ॥ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕਾ ਅੰਤ ਨ ਨਾਨਕ ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕਉ ਸਦਾ ਨਮਸਕਾਰੂ ॥੭॥

Brahm-giānī  $k\bar{\imath}$ kīmat(i)  $n\bar{a}h(i)$ . Brahm-giānī kai sagal man  $m\bar{a}h(i)$ Brahm-giānī kā kaun jānai bbed(u). Brahm-giānī kau sadā ades(u). Brahm-giānī kā kathiā na jāe adhākhvar(u). Brahm-giānī sarab kā thākur(u). Brahm-giānī kī mit(i) kaun(u) hakhānai. Brahm-giānī kī gat(i) brahm-giānī jānai. Brahm-giānī kā ant(u)naNānak brahm-giānī kau sadā namaskār(u).(7)

The Brahm Giani's true appraisal no one can find,
The Brahm Giani has all in the ambit of his mind.
Who can ever perceive a Brahm Giani's secret ways,
We should hail a Brahm Giani reverentially always.
No words can ever portray an iota of his glory,
The Brahm Giani is the Lord of all and sundry.
Who can the stature of a Brahm Giani ever express,
The Brahm Giani's state only a Brahm Giani can assess.
True appraisal of a Brahm Giani is beyond our pale,
Nanak, a Brahm Giani always in reverence, thou hail.7.

ਗਿਆਨੀ ਸਭ ਸਿਸਟਿ ਕਾ ਕਰਤਾ॥ ਗਿਆਨੀ ਸਦ ਜੀਵੈ ਨਹੀ ਮਰਤਾ॥ ਬਹਮ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਮਕਤਿ ਜਗਤਿ ਜੀਅ ਕਾ ਦਾਤਾ॥ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਪਰਨ ਪਰਖ ਬਿਧਾਤਾ॥ ਗਿਆਨੀ ਬਹਮ ਅਨਾਥ ਨਾਥ॥ ਗਿਆਨੀ ਕਾ ਸਭ ਉਪਰਿ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਬਹਮ ਕਾ ਸਗਲ ਅਕਾਰ॥ ਗਿਆਨੀ ਨਿਰੰਕਾਰ॥ ਬਹਮ ਆਪਿ ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਕੀ ਸੋਭਾ ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਬਨੀ॥ ਨਾਨਕ ਬਹਮ ਗਿਆਨੀ ਸਰਬ ਕਾ ਧਨੀ ॥੮॥੮॥

Brahm-giānī sahh srist(i) kā kartā. sad jīvai nahī Brahm-giānī martā. Brahm-giānī mukat(i) jugat(i) jīa kā dātā. Brahm-giānī pūran purakh(u) hidhātā. Brahm-giānī anāth kā  $n\bar{a}th(u)$ . Brahm-giānī kā sahh  $\bar{u}$ par(i) hāth(u). Brahm-giānī kā sagal akār(u). Brahm-giānī  $\bar{a}p(i)$ Nirankār(u). Brahm-giānī kī sobhā brahm-giānī banī. Nānak brahm-giānī sarab kā dhanī.(8.8)

The Brahm Giani is the Imperator of the Cosmic totality, The Brahm Giani never ceases but lives on for Eternity. The Brahm Giani is the giver of true living, deliverance, The Brahm Giani is the complete Being, the Providence.

The Brahm Giani to the forsaken, the lost attends,
The Brahm Giani his concern over everyone extends.
The Brahm Giani is the master of the entire Creation,
The Brahm Giani is himself the Being sans Formation.
The glory of Brahm Giani befits a Brahm Giani only,
Nanak, the Brahm Giani is the Lord of all beings wholly.8.8

# ਸਲੋਕੁ ॥

ਉਰਿ ਧਾਰੈ ਜੋ ਅੰਤਰਿ ਨਾਮੁ॥ ਸਰਬ ਮੈ ਪੇਖੈ ਭਗਵਾਨੁ/॥ ਨਿਮਖ ਨਿਮਖ ਠਾਕੁਰ ਨਮਸਕਾਰੈ॥ ਨਾਨਕ ਓਹੁ ਅਪਰਸੁ ਸਗਲ ਨਿਸਤਾਰੈ॥੧॥

### SALOK(U)

Ur(i) dhārai jo antar(i) Nām(u). Sarah mai pekhai Bhagvān(u). Nimakh nimakh Thākur namaskārai. Nānak oh(u) aparas(u) sagal nistārai.(1)

### **SHALOK**

Within his heart who enshrines Lord's Naam, In all forms who discerns the Pervading Ram. Every second who hails the Lord in his mind, Nanak, such an Aparas\* saves all the mankind.

<sup>\*</sup> A sect/person who mistakenly believes in gaining parity through untouchability.

## ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਮਿਥਿਆ ਨਾਹੀ ਰਸਨਾ ਪਰਸ॥
ਮਨ ਮਹਿ ਪ੍ਰੀਤਿ ਨਿਰੰਜਨ ਦਰਸ॥
ਪਰ ਤ੍ਰਿਅ ਰੂਪੁ ਨ ਪੇਖੈ ਨੇਤ੍ਰ॥
ਸਾਧ ਕੀ ਟਹਲ ਸੰਤ ਸੰਗਿ ਹੇਤ॥
ਕਰਨ ਨ ਸੁਨੈ ਕਾਹੂ ਕੀ ਨਿੰਦਾ॥
ਸਭ ਤੇ ਜਾਨੈ ਆਪਸ ਕਉ ਮੰਦਾ/॥
ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਬਿਖਿਆ ਪਰਹਰੈ॥
ਮਨ ਕੀ ਬਾਸਨਾ ਮਨ ਤੇ ਟਰੈ॥
ਇੰਦ੍ਰੀ ਜਿਤ ਪੰਚ ਦੋਖ ਤੇ ਰਹਤ॥
ਨਾਨਕ ਕੋਟਿ ਮਧੇ ਕੋ ਐਸਾ ਅਪਰਸ॥॥॥

### ASTPADĪ.

Mithiā nābī rasnā paras. Man maih prīt(i) Niranjan daras. Par tri-a rūp(u) na pekhai netr. Sādh kī tahal sant sang(i) het. Karan na sunai kāhū kī nindā. Sahh te jānai āpas kau mandā. Gur prasād(i) bikhiā par-harai. bāsnā Man kī man te tarai. Indrī jit panch dokh te Nānak koṭ madhe ko aisā aparas.(1)

### **ASHTPADI**

Who never lets any falsehood on his tongue alight, Whose mind cherishes the Immaculate One's sight. Whose eyes the charms of other's women do not see, Who serves the Sadhu and loves the Saint's company. Whose ears never listen to any person's slander, As the meanest of all who himself doth consider. By the Guru's Grace all vices who keeps at bay, And low desires from whose mind veer away.

Who subdues his senses, from the five sins, is free, Nanak, among crores such an Aparas there barely be.1.



ਬੈਸਨੋ ਸੋ ਜਿਸੂ ਊਪਰਿ ਸੁਪ੍ਸੰਨ॥ ਬਿਸਨ ਕੀ ਮਾਇਆ ਤੇ ਹੋਇ ਭਿੰਨ॥ ਕਰਮ ਕਰਤ ਹੋਵੈ ਨਿਹਕਰਮ॥ ਤਿਸੂ ਬੈਸਨੋਂ ਕਾ ਨਿਰਮਲ ਧਰਮ॥ ਕਾਹੂ ਫਲ ਕੀ ਇਛਾ ਨਹੀਂ ਬਾਛੈ॥ ਕੇਵਲ ਭਗਤਿ ਕੀਰਤਨ ਸੰਗਿ ਰਾਚੈ॥ ਮਨ ਤਨ ਅੰਤਰਿ ਸਿਮਰਨ ਗੋਪਾਲ॥ ਸਭ ਊਪਰਿ ਹੋਵਤ ਕਿਰਪਾਲ॥ ਆਪਿ ਦ੍ਰੜੈ ਅਵਰਹ ਨਾਮੁ ਜਪਾਵੈ॥ ਨਾਨਕ ਓਹੁ ਬੈਸਨੋਂ ਪਰਮ ਗਤਿ ਪਾਵੈ॥੨॥

Baisno so jis(u) ūpar(i) su-prasann. Bisan  $k\bar{\imath}$ māiā teboe bhinn. Karam karat bovai nih-karam. Tis(u) baisno kā nirmal dharam. Kāhū phal kī ichhā nahī hāchhai. Keval hhagat(i) kīrtan sang(i) rāchai. Man tanantar(i) simran Gopāl. Sahh  $\bar{u}par(i)$ hovat kirpāl.  $\bar{A}p(i)$  drirai avarah  $N\bar{a}m(u)$  japāvai. Nānak oh(u) haisno param gat(i) pāvai.(2)

Upon whom the Lord is pleased, a Vaishnav is he:
From the Mayaic entanglements who is totally free.
While engaged in his work, no return who expects,
The faith of this Vaishnav is pure in all respects.
For any return in consequence who has no longing,
Only remains rapt in worship and devotional singing.
His body and mind fill with Lord-remembrance,
On all living beings who bestows his benevolence.
Who fixes Naam in his mind, makes others Naam spell,
Nanak, this Vaishnav reaches the supreme spiritual level.2.

ਭਗੳਤੀ ਭਗਵੰਤ ਭਗਤਿ ਰੰਗ ॥ ਤਿਆਗੈ ਸਗਲ ਦਸਟ ਕਾ ਸੰਗ ॥ ਬਿਨਸੈ ਮਨ ਸਗਲਾ ਭਰਮ ॥ ਕਰਿ ਸਗਲ ਪਾਰਬਹਮ ॥ ਸੰਗਿ ਸਾਧ ਪਾਪਾ ਮਲ ਖੋਵੈ ॥ ਤਿਸੂ ਭਗਉਤੀ ਕੀ ਮਤਿ ਉਤਮ ਹੋਵੈ॥ ਭਗਵੰਤ ਕੀ ਟਹਲ ਕਰੈ ਨਿੱਤ ਨੀਤਿ**॥** ਅਰਪੈ ਬਿਸਨ ਪਰੀਤਿ ॥ ਮਨ ਤਨ ਹਰਿ ਕੇ ਹਿਰਦੈ ਚਰਨ ਨਾਨਕ ਐਸਾ ਭਗਉਤੀ ਭਗਵੰਤ ਕਉ ਪਾਵੈ ॥੩॥

Bhagautī bhagvant bhagat(i) kā rang(u). tiāgai Sagal dust kā sang(u). hinsai Man te saglā bharam(u). Pār-hrahm(u). Kar(i) pūjai sagal Sādh sang(i) pāpā mal(u)khovai. Tis(u) bhagautī kī mat(i) ūtam hovai. tahal Bhagvant kī karai nit Man(u)tan(u)arpai bisan parīt(i). Har(i) charan birdai basāvai. ke Nānak aisā bhagautī Bhagvant kau pāvai.(3)

The true Bhagauty's mind with His devotion imbues, The company of the evil doers he totally eschews. From his mind all delusions of Duality do efface He worships the Sovran as pervading every place. In the Sodality of Sadhus sheds he all sinful stains, This devotee's comprehension a purer form attains. Day and night he spends in the Sovran's devotion, Offers his body and mind to the Lord in affection. The Lotus-Feet of the Lord in his heart he ingrains, Saith Nanak, such a Bhagauty to his Sovran attains.3.

ਪੰਡਿਤ ਪਰਬੋਧੈ ॥ ਸੌ ਜੋ ਮਨ ਸੋਧੈ ॥ ਮਹਿ ਰਾਮ ਨਾਮ ਆਤਮ ਪੀਵੈ॥ ਸਾਰੁ ਰਾਮ ਨਾਮ ਰਸ ਉਸ ਪੰਡਿਤ ਕੈ ਉਪਦੇਸ਼ਿ ਜਗ ਜੀਵੈ॥ ਕੀ ਹਿਰਦੈ ਬਸਾਵੈ ॥ ਕਬਾ ਸੋ ਪੰਡਿਤ ਫਿਰਿ ਜੋਨਿ ਨ ਆਵੈ॥ ਸਿਮਿਤਿ ਬਝੈ ਪਰਾਨ ਮਲ ਮ ਸਖਮ ਮਹਿ ਜਾਨੈ ਅਸਥਲ ॥ ਕਉ ਉਪਦੇਸ਼ ॥ ਵਰਨਾ ਦੇ ਚਹ ਨਾਨਕ ਉਸ ਪੰਡਿਤ ਕਉ ਸਦਾ ਅਦੇਸ ॥।।।।

So pandit(u) jo man(u) parhodhai. sodhai. Rām Nām(u) ātam maih sār(u) ras(u) Rām Nām pīvai. Us(u) pandit kai updes(i) jag(u) jīvai. kathā hirdai basāvai Har(i)kī So pandit(u) phir(i) jon(i) na āvai. Bed purān simrit(i) hūjhai  $m\bar{u}l$ . Sūkham maih  $asth\bar{u}l(u)$ . jānai Chahu varnā kau updes(u). de Nānak us(u) pandit kau sadā ades(u).(4)

Who makes his mind Lord-Conscious, a Pandit is he, For the Lord's Naam who searches within his psyche. The supernal nectar of Lord's Naam who imbibes, By this Pandit's instruction the whole world revives. In his heart who enshrines His glory's recital, Such a Pandit is not recast in the uterine cell. The essence of Vedas, Purans, Smrities he realises, The Unmanifest in the Manifest world he visualises. All the four castes who instructs without any demur, Saith Nanak, such a Pandit in reverence we hail ever.4.

ਕੋ ਗਿਆਨੂ ॥ ਸਰਬ ਵਰਨਾਂ ਮਹਿ ਜਪੈ ਕੋੳ ਨਾਮੂ ॥ ਜੋ ਜੋ ਜਪੈ ਤਿਸ਼ ਕੀ ਗਤਿ ਹੋਇ॥ ਸੰਗਿ ਪਾਵੈ ਸਾਧ ਜਨ ਕੋਇ॥ ਕਰਿ ਕਿਰਪਾ ਅੰਤਰਿ ਉਰਧਾਰੈ ॥ ਪਾਬਰ ਤਾਰੈ॥ ਕੳ ਪੇਤ ਮਘਦ ਰੋਗ . ਕਾਂ∌ ਅਉਖਦ ਨਾੰਮ ॥ ਮੰਗਲ ਕਲਿਆਣ ਰਪ ਗਣ ਕਾਹ ਜੁਗਤਿ ਕਿਤੇ ਨ ਪਾਈਐ ਧਰਮਿ॥ ਨਾਨਕ ਤਿਸ ਮਿਲੈ ਜਿਸ ਲਿਖਿਆ ਧਰਿ ਕਰਮਿ ॥੫॥

 $B\bar{\imath}j$ mantr(u)sarah ko giān(u). Chauh varnā maih japai koū  $N\bar{a}m(u)$ . japai tis  $k\bar{\imath}$ gat(i) boe. Jo Sādh sang(i) pāvai jan(u) koe. Kar(i) kirpā antar(i) urdhārai Pasu pret mughad pāthar kau tārai. aukhad(u) Sarah kā  $N\bar{a}m(u)$ . rogKaliān maṅgal gun rūp gām. jugat(i) kitai na pāīai dharam(i). Kāhū Nānak tis(u) milai jis(u) likhia dhur(i) karam(i).(5)

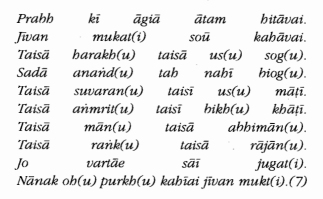
His Naam is the Primal knowledge, the chant-matrix, Let anyone from the four castes by reciting try this. Who ever dwells on His Naam, salvation he gains, In the company of Sadhus a rare one this attains. In His Grace, His Naam in one's heart He engraves, Naam that animals, evil spirits, fools and stones saves. His Naam is the cure-all for all woes and suffering, Singing of His praise, is peace and bliss conferring. By no ingenuity or religious rites do we obtain it, Nanak, he gets Naam who bears Primal Grace-writ.5.

ਜਿਸ ਕੈ ਮਨਿ ਪਾਰਬ੍ਹਮ ਕਾ ਨਿਵਾਸੂ ॥ ਤਿਸ ਕਾ ਨਾਮੁ ਸਤਿ ਰਾਮਦਾਸੂ ॥ ਆਤਮ ਰਾਮੁ ਤਿਸੁ ਨਦਰੀ ਆਇਆ ॥ ਦਾਸ ਦਸੰਤਣ ਭਾਇ ਤਿਨਿ ਪਾਇਆ ॥ ਸਦਾ ਨਿਕਟਿ ਨਿਕਟਿ ਹਰਿ ਜਾਨੂ ॥ ਸੋ ਦਾਸੁ ਦਰਗਰ ਪਰਵਾਨੂ ॥ ਅਪੁਨੇ ਦਾਸ ਕਉ ਆਪਿ ਕਿਰਪਾ ਕਰੈ ॥ ਤਿਸੁ ਦਾਸ ਕਉ ਸਭ ਸੋਝੀ ਪਰੈ ॥ ਸਗਲ ਸੰਗਿ ਆਤਮ ਉਦਾਸੂ ॥ ਐਸੀ ਜੁਗਤਿ ਨਾਨਕ ਰਾਮਦਾਸੂ ॥੬॥

Jis kai man(i) Pār-brahm kā nivās(u). Tis kā  $N\bar{a}m(u)$  sat(i)  $R\bar{a}md\bar{a}s(u)$ . Ātam  $R\bar{a}m(u)$ tis(u) nadrī āiā. Dās dasantan bhāe pāiā. tin(i) Sadā nikat(i) nikat(i) Har(i)  $j\bar{a}n(u)$ . dargah dās(u) So  $parv\bar{a}n(u)$ . Apune dās kau āp(i) kirpā karai. Tis(u) dās kau sahh sojhī parai. ātam Sagal sang(i)  $ud\bar{a}s(u)$ . Aisī jugat(i) Nānak Rāmdās(u).(6)

In whose mind is the Lord Parbrahm's dwelling, Lord's servant, Ram Dass denotes his true calling. He envisions the Glorious, pervading His cosmic all, And acquires the demeanour of His thrall's thrall. The Lord's presence ever around him who perceives, Such a thrall in His Court, His acceptance receives. The Lord Himself bestows His Grace on His thrall, The perception of this thrall then encompasses all. Detached then he abides amidst the worldly ways, This is the way of Ram Dass, Nanak, veritably says.6.

ਆਗਿਆ ਹਿਤਾਵੈ ॥ ਪਭ ਕੀ ਆਤਮ ਜੀਵਨ ਮਕਤਿ ਸੋੳ ਕਹਾਵੈ ॥ ਤੈਸਾ ਤੈਸਾ ਸੋਗ ॥ ਹਰਖ ਉਸ ਬਿਓਗ॥ ਸਦਾ ਅਨੰਦ ਤਹ ਨਹੀ ੜੈਸਾ ਤੈਸੀ ਸਵਰਨ ਉਸ ਮਾਣੀ ॥ ਤੈਸੀ ਤੈਸਾ ਅੰਮਿਤ ਬਿਖ ਖਾਣੀ ॥ ਤੈਸਾ ਤੈਸਾ ਅਭਿਮਾਨ ॥ ਮਾਨ ਤੈਸਾ ਰੰਕ ਤੈਸਾ ਰਾਜਾਨ ॥ ਜੋ ਵਰਤਾਏ ਸਾਈ ਜਗਤਿ ॥ ਨਾਨਕ ਓਹ ਪਰਖ ਕਹੀਐ ਜੀਵਨ ਮਕਤਿ॥੭॥



Whose heart holds His Lord's Will most dear,
Liberated is he called, though living still here.
He looks equably on both sorrow and delectation,
Blissful is he ever, never feels he Lord-separation.
Equal value for both gold and dust he holds,
With equanimity nectar and venom he beholds.
Alike he considers both honour and dishonour,
Holds he alike both the prince and the pauper.
Whichever way He accords him, doth he humbly own,
Liberated while alive, Nanak, is such a person known.7

ਸਗਲੇ ਨਾਉ॥ ਪਾਰਬ੍ਹਮ ਕੇ ਜਿਤ ਜਿਤ ਘਰਿ ਰਾਖੇ ਤੈਸਾ ਤਿਨ ਨਾਉ॥ ਆਪੇ ਕਰਨ ਕਰਾਵਨ ਭਾਵੈ ਸੋਈ ਫਨਿ ਹੋਰਾ ॥ ਪਭ ਪਸਰਿਓ ਆਪਿ ਹੋਇ ਅਨਤ ਤਰੰਗ॥ ਲਖੇ ਨ ਜਾਹਿ ਪਾਰਬਹਮ ਦੇਇ ਤੈਸਾ ਪਰਗਾਸ ॥ ਅਬਿਨਾਸ/॥ ਪਾਰਬਹਮ ਦਇਆਲ ॥ ਸਦਾ ਸਦਾ ਸਦਾ ਸਿਮਰਿ ਸਿਮਰਿ ਨਾਨਕ ਭਏ ਨਿਹਾਲ ॥੮॥੯॥

Pārbrabm ke sagle thāo. lit(u) jit(u) ghar(i) rākhai taisā tin nāo. Āpe karan karāvan jog(u). Prabb bbāvai soī phun(i) hog(u). Pasrio āp(i) boe anat tarang. Lakhe na jāhe Pārhrahm ke rang. mat(i)*Iaisī* de-e taisā pargās. Pārbrahm(u) abinās. kartā Sadā sadā sadā dae-āl. Simar(i) simar(i) Nānak bhae nihāl.(8.9)

All human bodies belong to the Sovran Parbrahm,
They get their names from whereat He keeps them.
To do or get things done is the Sovran's Potence,
Whatso the Lord Wills, only that happens hence.
He spreads Himself all over rilling in infinite ways,
Incomprehensible are Lord Parbrahm's playful ways.
One's vision flows from the comprehension He gives,
Parbrahm, the Imperator Deity, Himself eternally lives.
Ever, ever, forever benevolent is the Lord Parbrahm,
Nanak, by dwelling on Him beings blissful become.8.9.

## ਸਲੋਕੁ ॥

ਉਸਤਤਿ ਕਰਹਿ ਅਨੇਕ ਜਨ ਅੰਤੁ ਨ ਪਾਰਾਵਾਰ॥ ਨਾਨਕ ਰਚਨਾ ਪ੍ਰਭਿ ਰਚੀ ਬਹੁ ਬਿਧਿ ਅਨਿਕ ਪ੍ਰਕਾਰ॥੧॥

## SALOK(U)

Ustat(i) kareh anek jan ant(u) na pārāvār. Nānak rachnā Prahh(i) rachī hahu hidh(i) anik prakār.(1)

### **SHALOK**

Countless human beings praise Him They cannot ever His appraisal find. Nanak, the Sovran created the Cosmos In many ways and of countless kind.

## ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਹੋਏ ਕਈ ਪਜਾਰੀ ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਆਚਾਰ ਬਿੳਹਾਰੀ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਭਏ ਤੀਰਥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਬਨ ਭੁਮਹਿ ਉਦਾਸੀ॥ ਸੋਤੇ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਬੇਦ वे ਕੋਟਿ ਕਈ ਤਪੀਸਰ ਹੋਤੇ ॥ / ਕਈ ਕੋਟਿ ਆਤਮ ਧਿਆਨ ਧਾਰਹਿ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਕਬਿ ਕਾਬਿ ਬੀਚਾਰਹਿ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਨਵਤਨ ਨਾਮ ਹਿਆਵਰਿ॥ ਨਾਨਕ ਕਰਤੇ ਕਾ ਅੰਤ ਨ ਪਾਵਹਿ ॥੧॥

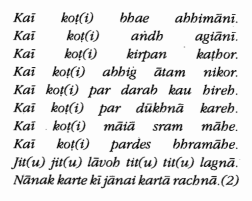
### ASŢPADĪ.

hoe Kaī kot(i) pūjārī. Kaī āchār kot(i) biobārī. Kaī kot(i) bhae tīrath vāsī. Kaī kot(i) ban bbrameb udāsī. Kaī kot(i) bed ke srote. Kaī kot(i) tapīsur bote. Kaī koţ(i) ātam dhiān(u) dhāreh. Kaī kot(i) kah(i) kāh(i) hīchāreh. Kai kot(i) navtan nām dhiāveh. Nānak karte kā ant(u) na pāveb.(1)

### **ASHTPADI**

Many millions are the God's worshippers,
Many millions are only rituals' observers.
Many millions at the sacred places reside,
Many millions listlessly in jungles stride.
Many millions the recital of scriptures hear,
Many millions perform asceticism severe.
Many millions their minds inwardly concentrate,
Many millions on poetic writings deliberate.
Many millions on His ever new names dwell,
Nanak, they cannot gain the Creator's appraisal.1.

ਕੋਟਿ ਅਭਿਮਾਨੀ ॥ ਕਈ ਭਏ ਕੋਟਿ ਕਈ ਅੰਧ ਅਗਿਆਨੀ ॥ ਕੋਟਿ ਕਈ ਕਿਰਪਨ ਕਨੌਰ ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਅਭਿਗ ਆਤਮ ਨਿਕੋਰ ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਪਰ ਦਰਬ ਕਉ ਹਿਰਹਿ॥ ਕੋਟਿ ਕਈ ਪਰ ਦੁਖਨਾ ਕਰਹਿ ॥ ਕੋਟਿ ਕਈ ਮਾਇਆ ਸਮ ਮਾਹਿ ॥ ਕਈ - ਕੋਟਿ ਪਰਦੇਸ ਭੁਮਾਹਿ॥ ਜਿਤੂ ਜਿਤੂ ਲਾਵਹ ਤਿਤ ਤਿਤ ਲਗਨਾ॥ ਨਾਨਕ ਕਰਤੇ ਕੀ ਜਾਨੈ ਕਰਤਾ ਰਚਨਾ॥੨॥



Many millions are the persons arrogant,
Many millions are downright ignorant.
Many millions are hard, niggardly persons,
Many millions are the cold, callous one's.
Many millions purloin other people's money,
Many millions indulge in other's calumny.
Many millions engage in wealth-earning toils,
Many millions traverse over the foreign soils.
What He details men to do, they busy in acts those,
Nanak, about His Creation, only the Creator knows.2.

ਕਈ ਕੋਟਿ ਸਿਧ ਜਤੀ ਜੋਗੀ॥ ਕੋਟਿ ਭੋਗੀ ॥ ਕਈ ਰਾਜੇ ਰਸ ਕਈ ਕੋਟਿ ਪੰਖੀ ਉਪਾਏ ॥ ਸਰਪ ਕਈ ਕੋਟਿ ਪਾਬਰ ਬਿਰਖ ਨਿਪਜਾਏ ॥ ਬੈਸੰਤਰ ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਪਵਣ ਪਾਣੀ ਕੋਟਿ ਦੇਸ ਭੂ ਮੰਡਲ ॥ ਕਈ ਸਸੀਅਰ ਕਈ ਕੋਟਿ ਨਖ਼ਤੂ ॥ ਸੂਰ ਕਈ ਕੋਟਿ ਦੇਵ ਦਾਨਵ ਇੰਦੂ ਸਿਰਿ ਛਤੂ॥ ਅਪਨੈ ਸੁਤਿ ਸਮਗ੍ਰੀ ਸਗਲ ਨਾਨਕ ਜਿਸ ਜਿਸ ਭਾਵੇਂ ਤਿਸ ਤਿਸ ਨਿਸਤਾਰੇ॥੩॥

| Kaī                                                   | koţ(i)     | sidh          | jatī      | jogī.      |
|-------------------------------------------------------|------------|---------------|-----------|------------|
| Kaī                                                   | koţ(i)     |               |           | bbogī.     |
| Kaī                                                   | koţ(i)     | pankbī        | sarap     | upāe.      |
| Kaī                                                   | koţ(i)     | pāthar        | birakh    | nipjāe.    |
| Kaī                                                   | koţ(i)     | pavaņ         | pāṇī      | haisantar. |
| Kaī                                                   | koţ(i)     | des           | $bbar{u}$ | mandal.    |
| Kaī                                                   | koţ(i)     | sasīar        | sūr       | nakhyatr.  |
| Kaī                                                   | koţ(i) dev | $d\bar{a}nav$ | Indr sir( | i) chhatr. |
| Sagal                                                 | ! samagrī  | apnai         | sūt(i)    | dhārai.    |
| Nānak jis(u) jis(u) bhāvai tis(u) tis(u) nistārai.(3) |            |               |           |            |

Many millions are yogis, sidhas and celibates, Many millions are pleasure-loving potentates.

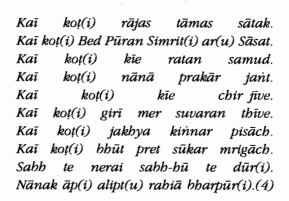
Many million made He snakes and winged species, Many million created He rocks, stones and trees.

Many millions are waters, fires and air currents, Many millions are terrestrial spheres and continents.

Many millions are the suns, moons and stars, Many million gods, demons, canopied Indras.

This Entirety, in His Order strings the Lord, Nanak, whoso He Wills, saves him of His accord.3.

ਕਈ ਕੋਟਿ ਰਾਜਸ ਤਾਮਸ ਸਾਤਕ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਬੇਦ ਪੂਰਾਨ ਸਿਮਿਤਿ ਅਰ ਸਾਸਤ ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਕੀਏ ਰਤਨ ਕੋਟਿ ਕਈ ਨਾਨਾ ਜੰਤ ॥ ਪਕਾਰ ਕੋਟਿ ਕਈ ਕੀਏ ਚਿਰ ਜੀਵੇ ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਗਿਰੀ ਮੇਰ ਸੁਵਰਨ ਥੀਵੇ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਜਖ ਕਿੰਨਰ ਪਿਸਾਰ।। ਕਈ ਕੋਟਿ ਭੂਤ ਪ੍ਰੇਤ ਸ਼ੁਕਰ ਮਿਗਾਚ॥ ਨੇਰੈ ਸਭਹ ਤੇ ਨਾਨਕ ਆਪਿ ਅਲਿਪਤੂ ਰਹਿਆ ਭਰਪਰਿ ॥੪॥



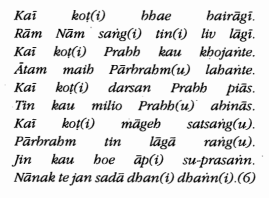
Many millions are bound in three modes of Nature,
Many millions are in number the holy Scriptures.
Many millions are the Jewels lying in the oceans,
Many millions are insects of diverse descriptions.
Many millions He creates creatures, long-living,
Many millions hills and gold mounts did spring.
Many millions are ghouls, yakshas, celestial singers,
Many millions are ghosts, spirits, swines and tigers.
He is near everyone yet from all far, far away is He,
Nanak, He, Himself pervades everywhere immaculately 4.

ਕਈ ਕੋਟਿ ਪਾਤਾਲ ਕੇ ਵਾਸੀ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਨਰਕ ਸੁਰਗ ਨਿਵਾਸੀ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਜਨਮਹਿ ਜੀਵਹਿ ਮਰਹਿ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਬਹੁ ਜੋਨੀ ਫਿਰਹਿ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਬੈਠਤ ਹੀ ਖਾਹਿ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਘਾਲਹਿ ਥੀਕ ਪਾਹਿ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਘਾਲਹਿ ਥੀਕ ਪਾਹਿ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਆਇਆ ਮਹਿ ਚਿੰਤ॥ ਜਹ ਜਹ ਭਾਣਾ ਤਹ ਤਹ ਰਾਖੇ॥ ਨਾਨਕ ਸਭੁ ਕਿਛੂ ਪ੍ਰਭ ਕੈ ਹਾਥੇ॥੫॥

Kaī kot(i) pātāl ke vāsī. Kaī kot(i) narak nivāsī. surag Kaī kot(i) janmeh jīveb mareb. Kaī kot(i) babu jonī phireh. Kaī kot(i)haithat khāhe hī Kaī kot(i)ghāleh thak(i) pāhe. Kaī dhanvant. kot(i)kīe Kaī kot(i) māiā chint. maih räkhe. Iah jah bhānā tah tah Nānak sahh(u) kichh(u) Prahh kai hāthe.(5)

Many millions in the nether worlds dwell,
Many millions reside in heaven and hell.
Many millions take birth, live and decease,
Many millions transmigrate into many species.
Many millions lead lives of ease entire,
Many millions of ceaselessly toiling tire.
Many millions He made persons very affluent,
Many millions are sunk in money worriment.
Where He Wills in that position man He lands,
Nanak, everything lies in the Sovran Lord's Hands.5.

ਕਈ ਕੋਟਿ ਭਏ ਬੈਰਾਗੀ॥
ਰਾਮ ਨਾਮ ਸੰਗਿ ਤਿਨਿ ਲਿਵ ਲਾਗੀ॥
ਕਈ ਕੋਟਿ ਪ੍ਰਭ ਕਉ ਖੋਜੰਤੇ॥
ਆਤਮ ਮਹਿ ਪਾਰਬ੍ਹਮੁ ਲਹੰਤੇ॥
ਕਈ ਕੋਟਿ ਦਰਸਨ ਪ੍ਰਭ ਪਿਆਸ॥
ਤਿਨ ਕਉ ਮਿਲਿਓ ਪ੍ਰਭ ਅਬਿਨਾਸ॥
ਕਈ ਕੋਟਿ ਮਾਗਹਿ ਸਤਸੰਗੁ॥
ਪਾਰਬ੍ਹਮ ਤਿਨ ਲਾਗਾ ਰੰਗੁ॥
ਜਿਨ ਕਉ ਹੋਏ ਆਪਿ ਸੁਪ੍ਸੰਨ॥
ਨਾਨਕ ਤੇ ਜਨ ਸਦਾ ਧੁਨਿ ਧੈਨਿ॥੬॥



Many millions, themselves from the world detach, And with the Lord-Naam their mentations attach. Many millions search for the Sovran Almighty, They find Parbrahm within their own psyche.

Many millions for the Lord's vision yearn, And they come across their Sovran Eterne.

Many millions for the saint's company pray, With the love of Parbrahm are imbued they.

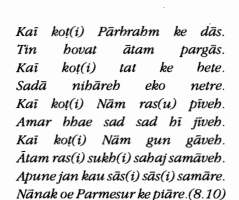
With whom the Lord Himself is pleased well, Nanak, blessed, ever blessed are these people.6.

ਕਈ ਕੋਟਿ ਖਾਣੀ ਅਰ ਖੰਡ॥ ਕੋਟਿ ਕਈ ਅਕਾਸ ਬਹਮੰਡ ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਹੋਏ ਅਵਤਾਰ॥ ਜਗਤਿ ਕੀਨੋ ਕਈ ਬਿਸਥਾਰ ॥ ਕਈ ਬਾਰ ਪਸਰਿਓ ਪਾਸਾਰ ॥ ਸਦਾ ਇਕ ਏਕੰਕਾਰ ॥ ਸਦਾ ਕਈ ਕੋਟਿ ਕੀਨੇ ਬਹ ਭਾਤਿ॥/ ਪਭ ਤੇ ਹੋਏ ਪਭ ਮਾਹਿ ਸਮਾਤਿ॥ ਤਾ ਕਾ ਅੰਤ ਨ ਜਾਨੈ ਕੋਇ॥ ਆਪੇ ਆਪਿ ਨਾਨਕ ਪ੍ਰਭੂ ਸੋਇ॥੭॥

kot(i)Kaī khāṇī ar(u) khand. Kaĩ kot(i)akās brabmand. Kaī kot(i) boe avtār. Kaī jugat(i) kīno bisthār. Kaî bār pasrio pāsār. Sadā sadā Ik(u)Ekankār. kot(i) kīne Kaī babu bhāt(i). Prahh te hoe Prahh māhe samāt(i). Τā kā ant(i) na jānai koe. Āpe āp(i) Nānak Prahh(u) soe.(7)

Many millions are species of life and continents, Many millions, the solar systems and firmaments. Many million creatures are coming into existence, In many ways has He brought about His Expanse. He has spread out His universe, times numerous, Ever, ever, He remains the same One, the Supremus. Many million beings of many kinds has He created, In Him they merge, from Him had they emanated. No one can ever encompass the Sovran's Entirety, He is His own peer, Nanak, such is His mirific Entity.7.

ਕਈ ਕੋਟਿ ਪਾਰਬ੍ਹਮ ਤਿਨ ਹੋਵਤ ਆਤਮ ਪਰਗਾਸ ॥ ਕਈ ਕੋਟਿ ਕੇ ਬੇਤੇ ॥ ਤਤ ਨਿਹਾਰਹਿ ਏਕੋ ਸਦਾ ਕੋਟਿ ਕਈ ਨਾਮ ਪੀਵਹਿ ॥ ਰਸ ਭਏ ਸਦ ਸਦ ਹੀ मोह्यति ॥ ਅਮਰ ਕੋਟਿ ਨਾਮ ਗਨ ਆਤਮ ਰੀਸ਼ ਸੂਖਿ ਸਹੀਜ ਸਮਾਵਹਿ॥ ਅਪਨੇ ਜਨ ਕੳ ਸਾਸਿ ਸਾਸਿ ਸਮਾਰੇ॥ ਨਾਨਕ ਓਇ ਪਰਮੇਸ਼ਰ ਕੇ ਪਿਆਰੇ ॥੮॥੧੦॥



Many millions are servitors of Parbrahm,
In their minds true enlightenment doth come.
Many millions are the knowers of the Real Being,
Everywhere, ever the same One their eyes seeing.
Many millions sip the Naam's nectar supernal,
Immortal they become and lead lives eternal.
Many millions sing the Glories of His Naam,
They pass into beatitude, equipoise and calm.
He remembers His devotees in continuity,
Nanak, they are the beloved ones of the Deity.8.10.

# ਸਲੌਕੁ ।। ਕਰਣ ਕਾਰਣ ਪ੍ਰਭੁ ਏਕੁ ਹੈ ਦੂਸਰ ਨਾਹੀ ਕੋਇ॥ ਨਾਨਕ ਤਿਸੁ ਬਲਿਹਾਰਣੈ ਜਲਿ ਥਲਿ ਮਹੀਅਲਿ ਸੋਇ॥੧॥

## SALOK(U)

Karan kāran Prabh(u) ek(u) hai dūsar nāhī koe. Nānak tis(u) halihārṇai jal(i) thal(i) mahīal(i) soe.(1)

### **SHALOK**

The Cause of all Causation is the One, Causer another, there is none. Nanak, is ever a sacrifice unto Him, Everywhere pervades He, the only One.

## ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਕਰਾਵਨ ਕਰਨੇ ਜੋਗ।। ਤਿਸ ਭਾਵੈ ਸੋਈ ਹੋਗ ॥ ਖਿਨ ਮਹਿ ਥਾਪਿ ਉਥਾਪਨਹਾਰਾ॥ ਅੰਤ ਨਹੀ ਕਿਛ ਪਾਰਾਵਾਰਾ॥ ਧਾਰਿ ਹਕਮੇ ਅਧਰ ਰਹਾਵੇ ॥ ਉਪਜੈ ਹੁਕਮਿ ਸਮਾਵੇ 🛭 ਹਕਮੇ ਬਿਊਹਾਰ ॥ ਹੁਕਮੇ ਉਚ ਨੀਚ ਹਕਮੇ ਅਨਿਕ ਰੰਗ ਪਰਕਾਰ॥ ਕਰਿ ਕਰਿ ਦੇਖੈ ਅਪਨੀ ਵਡਿਆਈ॥ ਨਾਨਕ ਸਭ ਮਹਿ ਰਹਿਆ ਸਮਾਈ ॥੧॥

## ASŢPADĪ.

Karan karāvan karnai jog(u). tis(u) bbāvai soī hog(u). Khin maih thāp(i) uthāpanhārā. Ant(u) nahī kichh(u) pārāvārā. Hukme dhār(i) adhar rahāvai. Hukme upjai bukam(i) samāvai. Hukme  $\bar{u}ch$ nīch biobār. anik parkār. Hukme rang Kar(i) kar(i) dekhai apnī vadiāī. Nānāk sahh maih rahiā samāī.(1)

### *ASHTPADI*

To do and get things done, He has the potence, Whatsoever the Lord Wills that happens hence. To create or destroy in a wink, He has the ability, There is no knowing of the extents of His Entity. In His Will, He sustains sans support all the Universe, In His Will, it comes about, in His Will doth it immerse. In His Will are the high and low doings in Cosmic space, In His Will numerous shows of many kind take place. While doing all these, He beholds His own glory, Nanak, the Lord pervades all the beings thoroughly.1.

ਪੁਭ ਭਾਵੈ ਮਾਨੂਖ ਗਤਿ ਪਾਵੈ॥ ਪਭ ਭਾਵੈ ਤਾ ਪਾਥਰ ਤਰਾਵੈ॥ ਪਭ ਭਾਵੈ ਬਿਨ ਸਾਸ ਤੇ ਰਾਖੈ॥ ਪਭ ਭਾਵੈ ਤਾ ਹਰਿ ਗੁਣ ਭਾਖੈ॥ ਪਭ ਭਾਵੈ ਤਾ ਪਤਿਤ ਉਧਾਰੈ॥ ਆਪਿ ਕਰੇ ਆਪਨ ਬੀਚਾਰੈ ॥ ਦਹਾ ਸਿਰਿਆ ਕਾ ਆਪਿ ਸਆਮੀ॥ ਖੇਲੈ ਬਿਗਸੈ ਅੰਤਰਜ਼ਾਮੀ ॥<sup>:</sup> ਜੋ ਸੋ ਕਾਰ ਕਰਾਵੈ ॥ ਨਾਨਕ ਦਿਸਟੀ ਅਵਰ ਨ ਆਵੈ॥੨॥

Prahh hhāvai mānukh gat(i) pāvai. Prahh hhāvai tā pāthar tarāvai. Prabb bhāvai bin(u) sās te rākhai. Prabb bhāvai tā Har(i) gun bhākhai. bhāvai tā patit udhārai. Prabb  $\bar{A}p(i)$ karai āpan bīchārai. Duhā siriā kā āp(i) suāmī. Khelai bigsai Antar-jāmī. Ю bhāvai 50 kār karāvai. Nānak dristī avar(u) na āvai.(2)

If it please the Lord, human beings emancipation attain, If it please the Lord, He makes the stones cross the Main. If it please the Lord, without breath He keeps one alive, If it please the Lord, then His Glories doth one describe. If it please the Lord, then the fallen He redeems too, He does that only what He bethinks Himself to do. The Sovran Lord of both the sides in Himself the Deus, The Omniscient plays all the parts, all fondly views. What pleases Him, He causes that work to be done, Saith Nanak, the doer another to be seen there is none.2.

ਕਹ ਮਾਨਖ ਤੇ ਕਿਆ ਹੋਇ ਆਵੈ॥ ਤਿਸ ਭਾਵੇ ਸੋਈ ਕਰਾਵੈ॥ ਇਸ ਕੈ ਹਾਥਿ ਹੋਇ ਤਾ ਸਭ ਕਿਛ ਲੇਇ॥ ਤਿਸ਼ ਭਾਵੇਂ ਸੋਈ ਕਰੇਇ॥ ਬਿਖਿਆ ਅਨਜਾਨਤ ਮਹਿ ਰਜੈ ॥ ਜੇ ਜਾਨਤ ਬਜ਼ੈ ॥ ਆਪਨ ਆਪ ਦਹ ਦਿਸਿ ਧਾਵੈ∕॥ ਭਲਾ ਨਿਮਖ ਮਾਹਿ ਚਾਰਿ ਕੰਟ ਫਿਰਿ ਆਵੈਂ॥ ਕਰਿ ਕਿਰਪਾ ਜਿਸ ਅਪਨੀ ਭਗਤਿ ਦੇਇ॥ ਨਾਨਕ ਤੇ ਜਨ ਨਾਮਿ ਮਿਲੇਇ॥੩॥

Kahu mānukh kiā: hoe āvai. tebhāvai Ю tis(u) soī karāvai Is kai hāth(i) hoe tā sahh(u) kichh(u) le-e. Ю tis *hhāvai* soī kare-e. hikhiā maih rachai. An-jānat Iе iānat āpan āp bachai. bhūlā dah-dis(i) dhāvai. Nimakh māh(i) chār(i) kunt phir(i) āvai. Kar(i) kirpā jis(u) apnī bhagat(i) de-e. Nānak te jan  $N\bar{a}m(i)$ mile-e.(3)

Say what can a man's endeavours gain in consequence, What the Sovran so Wills, He makes man do that hence. Had man the potence everything would he acquire, Whatso He Wills that brings about the Cosmic Sire. Unmindful of Him, by sense-pleasures is man beguiled, Had he Lord-awareness, would keep himself undefiled. In supreme ignorance he abandons himself to sinfulness, He would surely save himself had he Lord awareness. Utterly deluded in all the directions he wanders, In a jiffy, his fancy flies over all the four corners. Showing grace, whoso His worship grants the Deity, Saith Nanak, in His Naam gets absorbed such a devotee.3.

ਖਿਨ ਮਹਿ ਨੀਚ ਕੀਟ ਕਉ ਰਾਜ॥
ਪਾਰਬ੍ਹਮ ਗਰੀਬ ਨਿਵਾਜ॥
ਜਾ ਕਾ ਦ੍ਰਿਸਟਿ ਕਛੂ ਨ ਆਵੈ॥
ਤਿਸ਼ ਤਤਕਾਲ ਦਹ ਦਿਸ ਪ੍ਗਟਾਵੈ॥
ਜਾ ਕਉ ਅਪੁਨੀ ਕਰੈ ਬਖਸੀਸ॥
ਤਾ ਕਾ ਲੇਖਾ ਨ ਗਨੈ ਜਗਦੀਸ॥
ਜੀਉ ਪਿੰਡੁ ਸਭ ਤਿਸ ਕੀ ਰਾਸਿ॥
ਘਟਿ ਘਟਿ ਪੂਰਨ ਬ੍ਰਮ ਪ੍ਰਗਾਸ॥
ਅਪਨੀ ਬਣਤ ਆਪਿ ਬਨਾਈ॥
ਨਾਨਕ ਜੀਵੈ ਦੇਖਿ ਬਡਾਈ॥৪॥

Khin maih nīch kīt kau rāj. garīh Pärhrahm nivāj. Jā kā drist(i) kachhū na āvai. Tis(u) tat-kāl dah-dis pragṭāvai. Ιã kau apunī karai hakhsīs. kā lekhā na ganai Jagdīs. Τä Jīo pind(u) sabh tis  $k\bar{i}$  r $\bar{a}s(i)$ . Ghat(i) ghat(i) pūran Brahm pragās. banat  $\bar{a}p(i)$ hanāī. Apnī jīvai dekh(i) haḍāī.(4) Nānak

In a trice gives He kingship to a mere scum, The Cherisher of the poor, is Lord Parbrahm. In whom are seen no virtues worth the name, The Lord projects him into worldwide fame. On whom the Sovran, His benevolence shows, All accounting of their deeds, the Lord forgoes. To Him belong all the bodies and all souls, His perfect Spirit through all the beings rolls. All by Himself, He did the Cosmic all mould, Nanak breathes alive His Grandness to behold.4.

ਇਸ ਕਾ ਬਲੂ ਨਾਹੀ ਇਸੂ ਹਾਥ॥ ਕਰਨ ਕਰਾਵਨ ਸਰਬ ਕੋ ਨਾਥ॥ ਆਗਿਆਕਾਰੀ ਬਪਰਾ ਜੀਉ॥ ਜੋ ਤਿਸ਼ ਭਾਵੇਂ ਸੋਈ ਫ਼ਨਿ ਥੀਉ॥ ਉਚ ਨੀਚ ਮਹਿ ਬਸੈ॥ ਸੋਗ ਹਰਖ ਰੰਗਿ ਹਸੈ॥ ਕਬਹ ਨਿੰਦ ਚਿੰਦ ਬਿੳਹਾਰ ॥∕ ਉਭ ਅਕਾਸ ਪਇਆਲ ।। ਕਬਹ ਬੇਤਾ ਬਹਮ ਬੀਚਾਰ ॥ ਨਾਨਕ ਆਪਿ ਮਿਲਾਵਣਹਾਰ॥੫॥

Is  $k\bar{a}$  bal(u)  $n\bar{a}b\bar{i}$  is(u)  $b\bar{a}tb$ . Karan karāvan sarab ko Nāth. Āgiā-kārī bapurā Jo tis(u) bhāvai soī phun(i) thīo. Kab-hū ūch nīch maih basai. Kah-hū sog harakh rang(i) hasai. Kab-hū nind chind biohār. pae-āl Kah-hū  $\bar{u}bb$ akās Kab-hū betā brahm bīchār. Nānak āp(i) milāvanhār.(5)

Man has no control over the operation of his potence,
All doings, promptings of men lie with the Providence.
The insignificant being is merely an obeying agency,
Whatsoever the Sovran Wills only that comes to be.
Sometimes in high spirits or low spirits he remains,
Sometimes he is in grief, sometimes gaiety he gains.
Sometimes he busies in devising other persons dispraise,
Sometimes he is in the heavens or cast in hellish maze.
Sometimes as a knower he muses on the Divine Arcanum,
Nanak, the uniter of all beings with Himself is Parbrahm.5.

ਕਬਹੂ ਨਿਰਤਿ ਕਰੈ ਬਹੁ ਭਾਤਿ॥ ਕਬਹੂ ਸੋਇ ਰਹੈ ਦਿਨੁ ਰਾਤਿ॥ ਕਬਹੂ ਮਹਾ ਕ੍ਰੋਧ ਬਿਕਰਾਲ॥ ਕਬਹੂ ਸਰਬ ਕੀ ਹੋਤ ਰਵਾਲ॥ ਕਬਹੂ ਹੋਇ ਬਹੈ ਬਡ ਰਾਜਾ॥ ਕਬਹੂ ਭੇਖਾਰੀ ਨੀਚ ਕਾ ਸਾਜਾ॥ ਕਬਹੂ ਅਪਕੀਰਤਿ ਮਹਿ ਆਵੈ॥ ਕਬਹੂ ਭਲਾ ਭਲਾ ਕਹਾਵੈ॥ ਜਿਉ ਪ੍ਰਭੂ ਰਾਖੈ ਤਿਵ ਹੀ ਰਹੈ॥ ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਨਾਨਕ ਸਚੂ ਕਹੈ॥੬॥

Kab-hū nirat(i) karai hahu hhāt(i).  $Kab-b\bar{u}$  soe  $rabai\ din(u)$  $r\bar{a}t(i)$ . Kah-hū mahā bikrāl. krodh Kah-hūn sarab kī hot ravāl. Kab-bū boebahai bad rājā. Kab-hu bbekhārī nīch kā sājā. Kab-bü ap-kīrat(i) maih āvai. Kab-bü bhalā bhalā kahāvai. Iio Prabh(u) rākhai tiv hī rahai. Gur prasād(i) Nānak sach(u) kahai.(6)

Sometimes he dances in many different ways, Sometimes he slumbers thro nights and days. Sometimes in great rage he looks very horrible, Sometimes he becomes, humblest of the humble. Sometimes he sits haughtily being a great king, Sometimes as a mean beggar is he play-acting. Sometimes he comes under lots of aspersion, Sometimes he is called a nice, gentle person. Where the Lord ordains one, there one stays, By the grace of Guru, Nanak this verity says.6.



ਕਬਹੂ ਹੋਇ ਪੰਡਿਤੁ ਕਰੇ ਬਖ੍ਹਾਨੁ॥ ਕਬਹੂ ਮੋਨਿ ਧਾਰੀ ਲਾਵੇ ਧਿਆਨੁ॥ ਕਬਹੂ ਤਟ ਤੀਰਥ ਇਸਨਾਨ।। ਕਬਹੂ ਸਿਧ ਸਾਧਿਕ ਮੁਖਿ ਗਿਆਨ॥ ਕਬਹੂ ਕੀਟ ਹਸਤਿ ਪਤੰਗ ਹੋਇ ਜੀਆ॥ ਅਨਿਕ ਜੋਨਿ ਭਰਮੈ ਭਰਮੀਆ॥ ਨਾਨਾ ਰੂਪ ਜਿਉ ਸ਼੍ਰਾਗੀ ਦਿਖਾਵੇ॥ ਜਿਉ ਪ੍ਰਭ ਭਾਵੇ ਤਿਵੇ ਨਚਾਵੇ॥ ਜੋ ਤਿਸੁ ਭਾਵੇ ਸੋਈ ਹੋਇ॥ ਨਾਨਕ ਦੂਜਾ ਅਵਰੂ ਨ ਕੋਇ॥੭॥

Kah-hū hoe pandit(u) kare hakhyān(u). Kah-hū mon(i) dhārī lāvai dhiān(u). tīrath Kah-hū tat isnān. Kab-hū sidh sādhik mukh(i) giān. Kah-hū kīt hasat(i) patang hoe jīā. Anik jon(i) bharmai bharmīā. Nānā rūp jio swāgī dikhāvai. Iio Prabh bhāvai tivai nachāvai. Ю tis(u) bhāvai soī hoe. Nānak dūjā avar(u) na koe.(7)

Sometimes as a scholar engages he in exhortation, Sometimes silence bound he immerses in meditation. Sometimes in sacred rivers, tanks, takes he body-dips, Sometimes as a Sidh, Sadhak wisdom utter his lips. Sometimes he lives as an elephant, a moth, a worm, In delusion transmigrates through many a life form. Like an impersonator, roles of many kinds he plays, What his Sovran Wills him to do, exactly he obeys. Whatsoever the Sovran Wills only that comes to be. Nanak, there is none other to do so, no peer has He.7.

ਕਬਹੂ ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਇਹੁ ਪਾਵੈ॥ ਉਸੁ ਅਸਥਾਨ ਤੇ ਬਹੁਰਿ ਨ ਆਵੈ॥ ਅੰਤਰਿ ਹੋਇ ਗਿਆਨ ਪਰਗਾਸੁ॥ ਉਸੁ ਅਸਥਾਨ ਕਾ ਨਹੀ ਬਿਨਾਸੁ॥ ਮਨ ਤਨ ਨਾਮਿ ਰਤੇ ਇਕ ਰੰਗਿ॥ ਸਦਾ ਬਸਹਿ ਪਾਰਬ੍ਰਹਮ ਕੈ ਸੰਗਿ॥ ਜਿਉ ਜਲ ਮਹਿ ਜਲੂ ਆਇ ਖਟਾਨਾ॥ ਤਿਉ ਜੋਤੀ ਸੰਗਿ ਜੋਤਿ ਸਮਾਨਾ॥ ਮਿਟਿ ਗਏ ਗਵਨ ਪਾਏ ਬਿਸ੍ਰਾਮ॥ ਨਾਨਵਾ ਪ੍ਰਭ ਕੈ ਸਦ ਕੁਰਬਾਨ॥੮॥੧॥।

Kah-hū sādh saṅgat(i) eh(u) pāvai. Us(u) asthān te hahur(i) na āvai. Antar(i) giān pargās(u). boe Us(u)asthān kā nabī hinās(u). Man  $tan N\bar{a}m(i)$  rate ik rang(i). Sadā baseb Pār-brabm kai sang(i). Jio jal maih jal(u) āe khaţānā.  $jot\bar{i}$  sang(i) jot(i)samānā. gavan Mit(i) gae pāe bisrām. Nānak Prahh kai sad kurhān.(8.11)

When the Sodality of the True, man gains once,
There is no going back from that position hence.
In Him then awakens spiritual enlightenment,
There is no annihilation of that awakenment.
With His Naam and love, gets imbued their entity,
They abide ever in their Sovran's close proximity.
The way water mingling with water becomes one,
Their souls similarly with the Over Soul find union.
True repose they attain and cease all their wanderings,
Nanak, is ever a sacrifice to Him for His wonder workings.8.11.

# *ਸਲੋਕੁ ।।* ਸੁਖੀ ਬਸੈ ਮਸਕੀਨੀਆ ਆਪੁ ਨਿਵਾਰਿ ਤਲੇ॥ ਬਡੇ ਬਡੇ ਅਹੰਕਾਰੀਆ ਨਾਨਕ ਗਰਬਿ ਗਲੇ ॥੧॥

# SALOK(U)

Sukhī basai maskīnīā āp(u) nivār(i) tale. Bade hade ahankārīā Nānak garah(i) gale.(1)

## SHALOK

Shedding their ego, the meek in tranquillity abide, Nanak, the over weening are consumed by their pride.



## ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਅੰਤਰਿ ਰਾਜ ਅਭਿਮਾਨ ॥ ਸੋ ਨਰਕ ਪਾਤੀ ਹੋਵਤ ਸੁਆਨ ॥ ਜੋ ਜਾਨੈ ਸੈ ਜੋਬਨਵੰਤ ॥ ਸੋ ਜੰਤੂ ॥ ਹੋਵਤ ਬਿਸਟਾ ਕਾ ਆਪਸ ਕੳ ਕਰਮਵੰਤ ਕਹਾਵੇਂ ॥ ਮਰੈ ਜੋਨਿ ਜਨਮਿ ਭਮਾਵੇਂ ॥ ਬਹ ਭਮਿ ਕਰੈ ਧਨ ਕਾ ਜੋ ਗਮਾਨ ॥ ਸੋ ਮਰਖ ਅੰਧਾ ਅਗਿਆਨ ॥ ਕਰਿ ਕਿਰਪਾ ਜਿਸ ਕੈ ਹਿਰਦੇ ਗਰੀਬੀ ਬਸਾਵੈ॥ ਨਾਨਕ ਈਹਾ ਮੁਕਤ ਆਗੇ ਸੂਖੂ ਪਾਵੈ॥੧॥

## ASTPADĪ.

Jis antar(i) rāj abbimān(u). suān(u). So narak-pātī bovat Jo iānai mai johan-vant(u). So hovat bistā kā jant(u). Āpas kau karam-vant(u) kahāvai. Janam(i) marai babu jon(i) bbramāvai. Dhan  $hb\bar{u}m(i)$   $k\bar{a}$  jo karai  $gum\bar{a}n(u)$ . andhā mūrakh(u)  $agi\bar{a}n(u)$ . Kar(i) kirpā jis kai hirdai garībī hasāvai. Nānak īhā mukt(u) āgai sukh(u) pāvai.(1)

### **ASHTPADI**

Who has within him the pride of being a royal,
The cur becomes worthy of being sent to hell.
Who thinks he is very youthful and handsome,
A worm of human excrement shall he become.
Who lets himself be talked about as a good-doer,
Taking birth and dying, many lives shall he suffer.
Who is greatly proud of his wealth and estate,
Is nescient, purblind and a person insensate.
Bestowing grace in whose heart He implants humility,
Nanak, herein he gets liberation, hereafter tranquillity.1.

ਧਨਵੰਤਾ ਹੋਇ ਕਿਰ ਗਰਬਾਵੈ॥ ਤ੍ਰਿਣ ਸਮਾਨਿ ਕੁਛੂ ਸੰਗਿ ਨ ਜਾਵੈ॥ ਬਹੁ ਲਸਕਰ ਮਾਨੁਖ ਊਪਰਿ ਕਰੇ ਆਸ॥ ਪਲ ਭੀਤਰਿ ਤਾ ਕਾ ਹੋਇ ਬਿਨਾਸ॥ ਸਭ ਤੇ ਆਪ ਜਾਨੈ ਬਲਵੰਤੁ॥ ਖਿਨ ਮਹਿ ਹੋਇ ਜਾਇ ਭਸਮੰਤੁ॥ ਕਿਸੈ ਨ ਬਦੈ ਆਪਿ ਅਹੰਕਾਰੀ॥ ਧਰਮਰਾਇ ਤਿਸ਼ੁ ਕਰੇ ਖੁਆਰੀ॥ ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਜਾ ਕਾ ਮਿਟੈ ਅਭਿਮਾਨੁ॥ ਸੋ ਜਨੂ ਨਾਨਕ ਦਰਗਰ ਪਰਵਾਨੁ॥॥॥

Dhanvantā boe kar(i)garbāvai. Triņ samān(i) kachbu sang(i) na jāvai. Bahu laskar mānukh ūpar(i) kare ās. bbītar(i) Paltā kā boebinās. Sabb āp jānai te balwant(u). Khin maih boejāe bhasmant(u). Kisai badai āp(i) ahankārī. na Dharam-rāe tis(u)kare khuārī. Gur prasād(i) jā kā miṭai abbimān(u). So jan(u) Nānak dargah parvān(u).(2)

Becoming a wealthy person who is proud of his pelf, In the end, is'nt accompanied by even a straw itself. On persons and his huge armies who greatly relies, Despite all these, in the end in a twinkling he dies. Who believes himself of all men to be most potent, In the end is reduced to ashes in a single moment. Blinded by his pride who sets at naught everyone, In the end by the Celestial Judge shall he be undone. By the grace of the Guru, whose vanity is effaced, Nanak, at His Court with His approval is he graced.2.

ਕੋਟਿ ਕਰਮ ਕਰੈ ਹੳ ਧਾਰੇ॥ ਪਾਵੈ ਬਿਰਬਾਰੇ ॥ ਸਗਲੇ ਸਮ ਅਨਿਕ ਤਪਸਿਆ ਕਰੇ ਅਹੰਕਾਰ ॥ ਨਰਕ ਸਰਗ ਫਿਰਿ ਫਿਰਿ ਅਵਤਾਰ॥ ਅਨਿਕ ਜਤਨ ਕਰਿ ਆਤਮ ਨਹੀ ਦਵੈ॥ ਹਰਿ ਦਰਗਹ ਕਹ ਕੈਸੇ ਗਵੈ॥ ਕੳ ਜੋ ਭਲਾ ਕਹਾਵੈ॥ ਤਿਸਹਿ ਭਲਾਈ ਨਿਕਟਿ ਨ ਆਵੈ॥ ਸਰਬ ਕੀ ਰੇਨ ਜਾ ਕਾ ਮਨ ਹੋਇ॥ ਕਰ ਨਾਨਕ ਤਾ ਕੀ ਨਿਰਮਲ ਸੋਇ॥੩॥

Kot(i) karam karai hau dhāre. Sram(u) pāvai sagle hirthāre. Anik tapasiā kare ahankār. Narak surag phir(i) phir(i) avtār. Anik jatan kar(i) ātam nahī dravai. Har(i) dargah kauh kaise gavai. Āpas kau jo bhalā kahāvai. Tiseh bhalāī nikat(i) na āvai. Sarah kī ren jā kā man(u) hoe. Kahu Nānak tā kī nirmal soe.(3)

If one takes pride in having millions of rituals done, Merely gets tired in the process, benefit gets he none.

After doing much austerties if one becomes vain, Either in heaven or hell, takes birth time and again. By Countless endeavours whose mind is not softened, To the Sovran's Court, how can he ever himself wend.

Who lets himself be acclaimed as good-doer, To goodness he is truly a complete stranger. Who becomes the humblest of all in his own mind, Nanak, his repute is really of the impeccable kind.3. ਜਬ ਲਗੁ ਜਾਨੇ ਮੁਝ ਤੇ ਕਛੁ ਹੋਇ॥
ਤਬ ਇਸ ਕਉ ਸੁਖੁ ਨਾਹੀ ਕੋਇ॥
ਜਬ ਇਹ ਜਾਨੇ ਮੈ ਕਿਛੁ ਕਰਤਾ॥
ਤਬ ਲਗੁ ਗਰਭ ਜੋਨਿ ਮਹਿ ਫਿਰਤਾ॥
ਜਬ ਧਾਰੇ ਕੋਊ ਬੈਰੀ ਮੀਤੁ॥
ਤਬ ਲਗੁ ਨਿਹਚਲੁ ਨਾਹੀ ਚੀਤੁ॥
ਜਬ ਲਗੁ ਮੋਹ ਮਗਨ ਸੰਗਿ ਮਾਇ/॥
ਤਬ ਲਗੁ ਧਰਮਰਾਇ ਦੇਇ ਸਜਾਇ॥
ਪ੍ਰਭ ਕਿਰਪਾ ਤੇ ਬੰਧਨ ਤੂਟੈ॥
ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਨਾਨਕ ਹਉ ਛੂਟੈ॥॥

Jab lag(u) jānai mujb te kachbu hoe.
Tab is kau sukh(u) nāhī koe.
Jab eb jānai mai kichh(u) kartā.
Tah lag(u) garabh jon(i) maib phirtā.
Jab dhārai koū hairī mīt(u).
Tah lag(u) nihchal(u) nāhī chīt(u).
Jab lag(u) mob magan sang(i) māe.
Tah lag(u) Dharam-rāe de-e sajāe.
Prahh kirpā te handhan tūṭai.
Gur prasād(i) Nānak hau chhūṭai.(4)

As long as a man believes something he can achieve, So long he shall never any peace of mind receive.

As long as he believes something he has done, So long in the endless round of births shall he run.

As long as, friends or foes he holds men,

A mind, tranquil shall not he find till then.

As long as he is enmeshed in the Mayaic allurement, So long the Celestial Judge shall give him punishment.

By the Grace of the Lord are all the bonds shred, Nanak, by the Grace of the Guru is one's pride shed.4.



ਸਹਸ ਖਟੇ ਲਖ ਕਉ ਉਠਿ ਧਾਵੈ॥ ਤ੍ਰਿਪਤਿਨ ਆਵੈ ਮਾਇਆ ਪਾਛੇ ਪਾਵੈ॥ ਅਨਿਕ ਭੋਗ ਬਿਖਿਆ ਕੇ ਕਰੈ॥ ਨਹ ਤ੍ਰਿਪਤਾਵੈ ਖਪਿ ਖਪਿ ਮਰੈ॥ ਬਿਨਾ ਸੰਤੋਖ ਨਹੀ ਕੋਊ ਰਾਜੈ॥ ਸੁਪਨ ਮਨੋਰਥ ਬ੍ਰਿਥੇ ਸਭ ਕਾਜੈ॥ ਨਾਮ ਰੰਗਿ ਸਰਬ ਸੁਖੁ ਹੋਇ॥ ਬਡਭਾਗੀ ਕਿਸੈ ਪਰਾਪਤਿ ਹੋਇ॥ ਕਰਨ ਕਰਾਵਨ ਆਪੇ ਆਪਿ॥ ਸਦਾ ਸਦਾ ਨਾਨਕ ਹਰਿ ਜਾਪਿ॥॥

Sahas khate lakh kau uth(i) dhāvai. Tripat(i) na āvai māiā pāchhai pāvai. bbog bikhiā ke Nah triptāvai khap(i) khap(i) marai. Binā santokh nahī koū rājai. Supan manorath brithe sabb kājai. Nām rang(i) sarah sukh(u) boe. Bad-hhāgī kisai prāpat(i) boe. Karan karāvan āpe  $\bar{a}p(i)$ . Sadā sadā Nānak Har(i) jāp(i).(5)

After earning a thousand, for a million man strains, Accumulates he great wealth but no satiation gains. He indulges in countless acts of self gratification, He distresses himself often but gets no satiation. Without contentment no satiation can ever be got, All his undertakings like dreams end in naught. With Naam-imbuement is absolute peace attained, By only a few blessed one's is this peace obtained. The Lord is Himself, the Doer and the Causer, Nanak utter thou His Naam continuously ever.5.

ਕਰਨ ਕਰਾਵਨ ਕਰਨੈਹਾਰੁ॥
ਇਸ ਕੈ ਹਾਬਿ ਕਹਾ ਬੀਚਾਰੁ॥
ਜੈਸੀ ਦ੍ਰਿਸਟਿ ਕਰੇ ਤੈਸਾ ਹੋਇ॥
ਆਪੇ ਆਪਿ ਆਪਿ ਪ੍ਰਭੂ ਸੋਇ॥
ਜੋ ਕਿਛੂ ਕੀਨੋ ਸੁ ਅਪਨੈ ਰੰਗਿ॥
ਸਭ ਤੇ ਦੂਰਿ ਸਭਹੂ ਕੈ ਸੰਗਿ॥
ਬੂਝੈ ਦੇਖੈ ਕਰੇ ਬਿਬੇਕ॥
ਅਾਪਹਿ ਏਕ ਆਪਹਿ ਅਨੇਕ॥
ਮਰੈ ਨ ਬਿਨਸੈ ਆਵੈ ਨ ਜਾਇ॥
ਨਾਨਕ ਸਦ ਹੀ ਰਹਿਆ ਸਮਾਇ॥੬॥

Karan karāvan karnai-hār(u). Is kai hāth(i) kahā hīchār(u). Jaisī drisṭ(i) kare taisā hoe. Āpe āp(i) āp(i) Prahh(u) soe. Jo kichh(u) kīno su apnai raṅg(i). Sahh te dūr(i) sahh-hū kai saṅg(i). Būjhai dekhai karai hihek. Āpeh ek āpeh anek. Marai na hinsai āvai na jāe. Nānak sad hī rahiā samāe.(6)

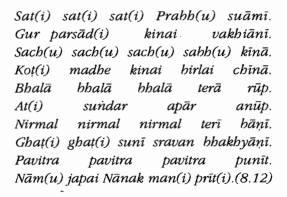
To do and get things done, He is potent fully,
Aught lies in man's power if you ponder truly.
What Light He bestows on man, moulds his ways,
The Lord is all in all by Himself, ever and always.
He did in His sweet Will whatever He hath done,
He is with all, yet detached is He from everyone.
He, Himself surveys, comprehends and sorts as well,
He, Himself is the only one and Himself the multiple.
Neither He comes nor goes, neither ceases nor dies,
Nanak, His uniform pervasion everywhere eternally lies.6.

ਆਪਿ ਉਪਦੇਸੈ ਸਮਝੈ ਆਪਿ॥
ਆਪੇ ਰਚਿਆ ਸਭ ਕੈ ਸਾਥਿ॥
ਆਪਿ ਕੀਨੋ ਆਪਨ ਬਿਸਥਾਰੁ॥
ਸਭੁ ਕਛੁ ਉਸ ਕਾ ਓਹੁ ਕਰਨੈਹਾਰੁ॥
ਉਸ ਤੇ ਭਿੰਨ ਕਹਰੁ ਕਿਛੁ ਹੋਇ॥
ਥਾਨ ਥਨੰਤਰਿ ਏਕੈ ਸੋਇ॥
ਅਪੁਨੇ ਚਲਿਤ ਆਪਿ ਕਰਣੈਹਾਰ॥
ਕਉਤਕ ਕਰੈ ਰੰਗ ਆਪਾਰ॥
ਮਨ ਮਹਿ ਆਪਿ ਮਨ ਅਪੁਨੇ ਮਾਹਿ॥
ਨਾਨਕ ਕੀਮਤਿ ਕਹਨੂ ਨ ਜਾਇ॥੭॥

 $\bar{A}p(i)$ updesai samihai  $\bar{a}p(i)$ . Āpe rachiā sabb kai sāth(i).  $\tilde{A}p(i)$ kīno āpan  $bisth\bar{a}r(u)$ . Sahh(u) kachhu us kā oh(u) karnai-hār(u). kahoh Us tebhinn kichh(u)hoe. Thān thanantar(i) ekai soe. Apune chalit āp(i) karnai-hār. Kautak karai rang āpār. Man maih āp(i) man apune māhe. kīmat(i) kahan(u) na jāe.(7) Nānak

He gives instructions Himself, Himself follows it, And He, Himself, with everyone is fully inter-knit. He has Himself brought about His own Expanse, Everything is His, He has the requisite potence. How can anything without Him happen there, The One Sovran is here, there and everywhere. He, Himself is the stager of the plays grandiose, And Himself acts all the parts in all those shows. He is in all minds and keeps all in His mind, Nanak, His true appraisal can never be defined.7.

ਸਤਿ ਸਤਿ ਪਭੂ ਸਤਿ ਸਆਮੀ ॥ ਗਰ ਪਰਸਾਦਿ ਕਿਨੈ ਵਖਿਆਨੀ ॥ ਕੀਨਾ॥ ਸਚ ਸਚ ਸਚ ਸਭ ਮਧੇ ਕਿਨੈ ਬਿਰਲੈ ਕੋਟਿ ਚੀਨਾ॥ ਕਲਾ ਭਲਾ ਭਲਾ ਤੇਰਾ ਰਪ॥ ਅਤਿ ਅਨਪ∄ ਸੰਦਰ ਅਪਾਰ ਨਿਰਮਲ ਨਿਰਮਲ ਨਿਰਮਲ ਤੇਰੀ ਬਾਣੀ॥ ਘਟਿ ਘਟਿ ਸਨੀ ਸਵਨ ਬਖਾਣੀ॥ ਪਵਿਤ ਪਵਿਤ ਨਾਮੂ ਜਪੈ ਨਾਨਕ ਮਨਿ ਪੀਤਿ॥੮॥੧੨॥



True, true, is the Sovran Supremus eternally true,
Only a few have said so, with the grace of the Guru.
Perfect, very perfect, His Creation is very perfect,
Only a few among millions have realised this fact.
Lovable, very lovable, Thy Form is very lovable,
Without any peer, very Beauteous and Ineffable.
Sweet, exceeding sweet, is Thy Word exceeding sweet,
Which all the hearts listen to and all the tongues repeat.
Pure, very Pure, very very Pure and Immaculate,
Nanak, are those who, His Naam lovingly intonate.8.12.

### ਸਲੋਕ ॥

ਸੰਤ ਸਰਨਿ ਜੋ ਜਨੁ ਪਰੈ ਸੋ ਜਨੁ ਉਧਰਨਹਾਰ ॥ ਸੰਤ ਕੀ ਨਿੰਦਾ ਨਾਨਕਾ ਬਹੁਰਿ ਬਹੁਰਿ ਅਵਤਾਰ ॥੧॥

# SALOK(U)

Sant saran(i) jo jan(u) parai so jan(u) udhran-hār. Sant kī nindā Nānakā bahur(i) bahur(i) avtār.(1)

### **SHALOK**

Who seeks the shelter of the saints, Sets himself on the salvation's way. While the slanderer of the saints, To transmigrations falls a regular prey.

# ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਸੰਤ ਕੈ ਦੂਖਨਿ ਆਰਜਾ ਘਟੈ॥
ਸੰਤ ਕੈ ਦੂਖਨਿ ਜਮ ਤੇ ਨਹੀ ਛੁਟੈ॥
ਸੰਤ ਕੈ ਦੂਖਨਿ ਸੁਖੁ ਸਭੁ ਜਾਇ॥
ਸੰਤ ਕੈ ਦੂਖਨਿ ਨਰਕ ਮਹਿ ਪਾਇ॥
ਸੰਤ ਕੈ ਦੂਖਨਿ ਮੀਤ ਹੋਇ ਮਲੀਨ॥
ਸੰਤ ਕੈ ਦੂਖਨਿ ਸੌਭਾ ਤੇ ਹੀਨ॥
ਸੰਤ ਕੇ ਦੂਖਨਿ ਸੌਭਾ ਤੇ ਹੀਨ॥
ਸੰਤ ਕੇ ਹੁਤੇ ਕਉ ਰਖੈ ਨ ਕੋਇ॥
ਸੰਤ ਕੈ ਦੂਖਨਿ ਥਾਨ ਭ੍ਰਸਟੁ ਹੋਇ॥
ਸੰਤ ਕ੍ਰਿਪਾਲ ਕ੍ਰਿਪਾ ਜੇ ਕਰੈ॥
ਨਾਨਕ ਸੰਤ ਸੰਗਿ ਨਿੰਦਕ ਭੀ ਤਰੈ॥॥॥

# ASȚPADĪ.

dūkhan(i) ārjā ghaţai. Sant kai Sant kai dūkhan(i) jam te nahī chhuṭai. Sant kai dūkhan(i) sukh(u) sahh(u) jāe. Sant kai dūkhan(i) narak maih pāe. Sant kai dūkhan(i) mat(i) hoe malīn. Sant kai dūkhan(i) sobhā teSant ke hate kau rakhai na koe. Sant kai dūkhan(i) thān hhrast(u) hoe. Sant kripāl  $kripar{a}$ jе karai. Nānak sant sang(i) nindak(u) bhī tarai.(1)

### *ASHTPADI*

By slandering the saints a man hastens his own end, By slandering the saints Yama's noose one can't rend. By slandering the saints peace flies from within, By slandering the saints man sinks deep into sin. By slandering the saints soiled becomes the mentation, By slandering the saints one falls in public estimation. One spurned by the saints, by no one can be saved, By slandering the saints one's state becomes depraved.

If the saint upon his own slanderer takes ruth, Nanak in saints' company he too is saved in sooth.1. ਸੰਤ ਦੁਖਨ ਤੇ ਭਵੇਂ ॥ ਮੁਖ ਸੰਤਨ ਕੈ ਦਖਨਿ ਜਿਊ ਲਵੈ ॥ ਕਾਗ ਸੰਤਨ ਕੈ ਦੁਖਨਿ ਸਰਪ ਜੋਨਿ ਸੰਤ ਕੈ ਦੁਖਨਿ ਤ੍ਰਿਗਦ ਜੋਨਿ ਕਿਰਮਾਇ॥ ਸੰਤਨ ਦੁਖਨਿ ਤ੍ਰਿਸਨਾ ਮਹਿ ਕੈ ਜਲੈ ॥ ਸੰਤ ਕੈ ਦੁਖਨਿ ਛਲੈ ॥ ਸਭੁ ਕੋ ਕੈ ਦਖਨਿ ਜਾਇ॥ ਸੰਤ ਤੇਜ ਸਭ ਸੰਤ ਦਖਨਿ ਨੀਚ ਨੀਚਾਇ॥ ਸੰਤ ਦੌਖੀ ਕਾ ਬਾੳ ਕੋ ਨਾਹਿ॥ ਨਾਨਕ ਸੰਤ ਭਾਵੇਂ ਤਾਂ ਓਇ ਭੀ ਗਤਿ ਪਾਹਿ॥੨॥

Sant ke dūkhan te mukh(u) bhavai. dūkhan(i) Santan kai kāg jio lavai. Santan kai dūkhan(i) sarap jon(i) pāe. Sant kai dūkhan(i) trigad jon(i) kirmāe. Santan kai dūkhan(i) trisnā maih jalai. Sant kai dūkhan(i) sahh(u) ko chhalai. Sant kai dūkhan(i) tej(u) sahh(u) jāe.  $n\bar{i}ch(u)$ Sant kai  $d\bar{u}kban(i)$ nīchāe. Sant dokhī kā thāo ko nābe. Nānak sant hhāvai tā oe hhī gat(i) pāhe.(2)

By maligning the saints, wry-mouthed becomes one, By maligning the saints a man croaks like a raven. By maligning the saints one becomes a snake in hereafter, By maligning the saints one is reborn a creeping creature.

By maligning the saints in desire-fires burns one, Maligning of the saints makes one deceive every one. By maligning the saints one loses all his glory's sheen, By maligning the saints one turns meanest of the mean.

The maligners of saints have no refuge of any kind, Nanak, if the saint so please, they too liberation find.2.



#### SUKHMANI SAHIB - Astpadī-13

ਨਿੰਦਕ ਮਹਾ ਅਤਤਾਈ॥ ਸੰਤ ਕਾ ਨਿੰਦਕ ਖਿਨ ਟਿਕਨ ਨ ਪਾਈ॥ ਨਿੰਦਕ ਸੰਤ ਕਾ ਮਹਾ ਹਤਿਆਰਾ ॥ ਸੰਤ ਨਿੰਦਕ ਪਰਮੇਸ਼ਰਿ ਕਾ ਨਿੰਦਕ ਸੰਤ ਕਾ ਰਾਜ ਤੇ ਹੀਨ ॥ ਕਾ ਨਿੰਦਕੁ ਦੁਖੀਆ ਅਰੂ ਸੰਤ ਸੰਤ ਕੇ ਨਿੰਦਕ ਕੳ ਸਰਬ ਸੰਤ ਕੇ ਨਿੰਦਕ ਕੳ ਸਦਾ ਬਿਜੋਗ॥ ਨਿੰਦਾ ਸੰਤ ਕੀ ਦੌਖ ਮਹਿ ਨਾਨਕ ਸੰਤ ਭਾਵੈ ਤਾ ਉਸ ਕਾ ਭੀ ਹੋਇ ਮੋਖ ॥੩॥



Sant  $k\bar{a}$ nindak(u) mahā at-tāī. Sant kā nindak(u) khin(u) tikan(u) na pāī. Sant kā nindak(u)mahā hatiārā. Sant kā nindak(u) Parmesur(i) mārā. Sant kā nindak(u)rāj te $h\bar{\imath}n(u)$ . Sant  $k\bar{a}$  nindak dukhī $\bar{a}$  ar(u) dīn(u). Sant kau ke nindak sarab rog. Sant kenindak kau sadā bijog.  $k\bar{\imath}$ nindā dokh Sant maih dokh(u). Nānak sant bhāvai tā us kā bhī hoe mokh(u).(3)

The maligner of saints is an evil-doer of the worst kind, The maligner of saints can not a moment's respite find. The maligner of saints turns tyrannical in the extreme, The maligner of saints is spurned by the Lord Supreme. The maligner of saints loses respect with his fellow-men, The maligner of saints is poorly ever and grief-stricken.

The maligner of saints is afflicted by every ailment, The maligner of saints forever suffers estrangement.

The maligning of saints is the greatest of all evils, Nanak, the maligner too is saved if the saint so wills.3 ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਸਦਾ ਅਪਵਿਤੁ॥
ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਕਿਸੈ ਕਾ ਨਹੀ ਮਿਤੁ॥
ਸੰਤ ਕੇ ਦੋਖੀ ਕਉ ਡਾਨੁ ਲਾਗੈ॥
ਸੰਤ ਕੇ ਦੋਖੀ ਕਉ ਸਭ ਤਿਆਗੈ॥
ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਮਹਾ ਅਹੰਕਾਰੀ॥
ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਸਦਾ ਬਿਕਾਰੀ॥
ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਜਨਮੈ ਮਰੈ॥
ਸੰਤ ਕੀ ਦੂਖਨਾ ਸੁਖ ਤੇ ਟਰੈ॥
ਸੰਤ ਕੇ ਦੋਖੀ ਕਉ ਨਾਹੀ ਠਾਉ॥
ਨਾਨਕ ਸੰਤ ਭਾਵੈ ਤਾ ਲਏ ਮਿਲਾਇ॥॥॥

Sant kā dokhī sadā apvit(u). Sant kā dokhī kisai kā nahī mit(u). Sant ke dokhī kau dān(u) lāgai. Sant ke dokhī kau sahh tiāgai. Sant kā dokhī mahā ahankārī. Sant kā dokhī sadā hikārī. Sant kā dokhī janmai marai. Sant kī dūkhnā sukh te ṭarai. Sant ke dokhī kau nāhī ṭhāo. Nānak sant hhāvai tā lae milāe.(4)

The maligner of the saints is always an impure person, The maligner of the saints is never a friend of any one. The maligner of the saints, celestial sentence shall face, The maligner of the saints is shunned by his own race.

The maligner of the saints has overweening ways, The maligner of the saints is steeped in sin always.

The maligner of the saints, migrates through many lives,

The maligning of the saints, of peace one deprives. The maligner of the saints can nowhere any shelter find, Nanak, if the saint so like, makes him with himself affined 4.



ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਅਧ ਬੀਚ ਤੇ ਟੂਟੈ॥
ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਕਿਤੇ ਕਾਜਿ ਨ ਪਹੂਚੈ॥
ਸੰਤ ਕੇ ਦੋਖੀ ਕਉ ਉਦਿਆਨ ਭੁਮਾਈਐ॥
ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਉਝੜਿ ਪਾਈਐ॥
ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਅੰਤਰ ਤੇ ਬੋਥਾ॥
ਜਿਉ ਸਾਸ ਬਿਨਾ ਮਿਰਤਕ ਕੀ ਲੋਥਾ॥
ਸੰਤ ਕੇ ਦੋਖੀ ਕੀ ਜੜ ਕਿਛੂ ਨਾਹਿ॥
ਅਧਨ ਬੀਜਿ ਆਪੇ ਹੀ ਖਾਹਿ॥
ਸੰਤ ਕੇ ਦੋਖੀ ਕਉ ਅਵਰੁ ਨ ਰਾਖਨਹਾਰੁ॥
ਨਾਨਕ ਸੰਤ ਭਾਵੈ ਤਾ ਲਏ ਉਬਾਰਿ॥੫॥

Sant  $k\bar{a}$  $dokh\bar{\imath}$ adh bīch Sant kā dokhī kitai kāj(i) na pahūchai. ke dokhī kau udiān bhramāīai. Sant dokbī ujhar(i) Sant kā pāīai. Sant bā dokhī antar thothā. lothā. Iio sās hinā mirtak kī  $ke \ dokh\bar{\imath} \ k\bar{\imath} \ iar \ kicch(u)$ Sant nāhe. Āpan  $b\bar{\imath}i(i)$ āpe bī khāhe. Sant ke dokhī kau avar(u) na rākhanhār(u). Nānak sant bhāvai tā lae uhār(i).(5)

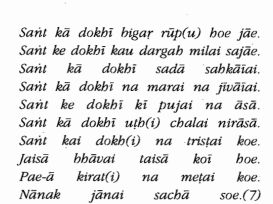
The slanderer of the saints' career is cut short,
The slanderer of the saints' all endeavour aborts.
The slanderer of the saints is led into wilderness,
The slanderer of the saints is misled into wrongness.
The slanderer of the saints in his life feels a void,
Like a dead body which is of breath fully devoid.
The slanderer of the saints in his life strikes no roots,
Of his misdoings he personally tastes the bitter fruits.
The slanderer of the saints has no saviour among men,
Nanak, if the saint so wills, he saves the slanderer then.

ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਇਉ ਬਿਲਲਾਇ॥
ਜਿਊ ਜਲ ਬਿਹੂਨ ਮਛੂਲੀ ਤੜਫੜਾਇ॥
ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਭੂਖਾ ਨਹੀ ਰਾਜੈ॥
ਜਿਊ ਪਾਵਕੁ ਈਧਨਿ ਨਹੀ ਧ੍ਰਾਪੈ॥
ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਛੁਟੈ ਇਕੇਲਾ॥
ਜਿਊ ਬੂਆੜੁ ਤਿਲੁ ਖੇਤ ਮਾਹਿ ਦੁਹੇਲਾ॥
ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਧਰਮ ਤੇ ਰਹਤ॥
ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਸਦ ਮਿਥਿਆ ਕਹਤ॥
ਕਿਰਤੁ ਨਿੰਦਕ ਕਾ ਧੁਰਿ ਹੀ ਪਇਆ॥
ਨਾਨਕ ਜੋ ਤਿਸ ਭਾਵੈ ਸੋਈ ਥਿਆ॥੬॥

Sant kā dokhī eohil-lāe. Jio jal bibūn machbulī tarpharāe. Sant kā dokhī bhūkhā nahī rājai. Jio pāvak(u) īdhan(i) nahī dhrāpai. Sant kā dokhī chhutai ikelā. Jio  $b\bar{u}\bar{a}r(u)$  til(u) khet  $m\bar{a}b(i)$  duhelā. Sant kā dokhī dharam te rahat. Sant kā dokhī sad mithiā kahat. Kirat(u) nindak kā dhur(i) bī pae-ā. Nānak jo tis(u) hhāvai soī thiā.(6)

The slanderer of the saints cries in extreme anguish, Like the fish taken out of water that doth languish. The slanderer of the saints is ever hungry, never sates, Like the burning fire that with fuel never ever satiates, The slanderer of the saints is left by all to himself alone. Like a smutty sesame plant, abandoned in a field mown,

The slanderer of the saints is devoid of all good, The slanderer of the saints always utters faslehood. Primally writ is his present slandering propensity, Only that happens Nanak, what Wills the Sovran Deity.6. ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਬਿਗੜ ਰੂਪੂ ਹੋਇ ਜਾਇ॥ ਸੰਤ ਕੇ ਦੋਖੀ ਕਉ ਦਰਗਹ ਮਿਲੈ ਸਜਾਇ॥ ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਸਦਾ ਸਰਕਾਈਐ॥ ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਨ ਮਰੈ ਨ ਜੀਵਾਈਐ॥ ਸੰਤ ਕੇ ਦੋਖੀ ਕੀ ਪੂਜੈ ਨ ਆਸਾ॥ ਸੰਤ ਕਾ ਦੋਖੀ ਉਠਿ ਚਲੈ ਨਿਰਾਸਾ॥ ਸੰਤ ਕੈ ਦੋਖਿ ਨ ਤਿਸਟੈ ਜੈਸਾ ਭਾਵੇ ਤੈਸਾ ਕੋਈ ਮੋਟੈ ਕਿਰਤ ਨ ਕੋਇ ॥ ਜਾਨੈ ਸੋਇ ॥ ୬॥ ਨਾਨਕ ਸਚਾ



The slanderer of the saints becomes warped in appearance, The slanderer of the saints at His court receives sentence. The slanderer of the saints ever draws a painful breath, The slanderer of the saints hangs 'tween life and death. The slanderer of the saints' hopes dissolve in the air, The slanderer of the saints leaves the world in despair. From the slander of the saints none gains true satiety, What one intends and feels that moulds one's entity. The propensities of primal writ can be erased by none, Saith Nanak, this is in the cognisance of the True Sovran.7.

ਸਭ ਘਟ ਤਿਸ ਕੇ ਓਹ ਕਰਨੈਹਾਰ॥ ਸਦਾ ਸਦਾ ਤਿਸ ਕੳ ਨਮਸਕਾਰ॥<sup>§</sup> ਪਭ ਕੀ ਉਸਤਤਿ ਕਰਹ ਦਿਨ ਰਾਤਿ॥ ਧਿਆਵਹ ਸਾਸਿ ਗਿਰਾਸਿ ॥ ਤਿਸਹਿ ਸਭ ਕਛ ਵਰਤੈ ਤਿਸ ਕਾ ਕੀਆ॥ ਜੈਸਾ ਕਰੇ ਤੈਸਾ ਕੋ ਬੀਆ ॥ ਖੇਲ ਕਰਨੈਹਾਰ ॥ ਂ ਆਪਿ ਅਪਨਾ ਕਉਨ ਕਹੈ ਬੀਚਾਰ ॥ ਦਸਰ ਜਿਸ ਨੌ ਕ੍ਰਿਪਾ ਕਰੈ ਤਿਸੂ ਆਪਨ ਨਾਮੂ ਦੇਇ॥ ਬਡਭਾਗੀ ਨਾਨਕ ਜਨ ਸੇਇ॥੮॥੧੩॥

Sabh ghat tis ke oh(u) karnai- $h\bar{a}r(u)$ . Sadā sadā tis kau namaskār(u). Prabh  $k\bar{\imath}$  ustat(i) karoh din(u)  $r\bar{a}t(i)$ . dhiāvoh Tiseh sās(i) girās(i). Sabb(u)kachhu kā  $k\bar{\imath}\bar{a}$ . vartai tis Iaisā kare taisā ko thīā.  $Apn\bar{a}$ khel(u)  $\bar{a}b(i)$ karnai-bār(u). kahai  $D\bar{u}sar$ kaun(u)bīchār(u). Jis no kirpā karai tis(u) āpan Nām(u) de-e. Bad-bhāgī Nānak ian se-e.(8.13)

All bodies belong to Him, He is their Creator,
Venerate this Glorious Lord forever and ever.
Eulogise the Sovran Lord every day and night,
Dwell on him as you breathe, sip or take a bite.
All that takes place is by Him alone being done,
What the Lord makes of him, that becomes one.
To stage His grand plays, fully potent is the Lord,
None else is there to have any say in this regard.
On whom is He gracious, on them His Naam bestows,
Nanak, blessed with good fortune are devotees those.8.13

# ਸਲੌਕੁ ॥

ਤਜਹੁ ਸਿਆਨਪ ਸੁਰਿ ਜਨਹੁ ਸਿਮਰਹੁ ਹਰਿ ਹਰਿ ਰਾਇ॥ ਏਕ ਆਸ ਹਰਿ ਮਨਿ ਰਖਹੁ ਨਾਨਕ ਦੂਖੁ ਭਰਮੁ ਭਉ<sub>ਂ</sub>ਜਾਇ॥੧॥

### SALOK(U)

Tajoh siānap sur(i) janoh simroh Har(i) Har(i) Rāe. Ek ās Har(i) man(i) rakhoh, Nānak dūkh(u) bharam(u) bhau jāe.(1)

### SHALOK

Renounce all ingenuity my good friends,
Upon the Refulgent Lord thou dwell.
Cherish the hope of the Sovran alone,
Nanak, that all woes, dubiety and fears dispel.

# ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਮਾਨੁਖ ਕੀ ਟੇਕ ਬ੍ਥੀ ਸਭ ਜਾਨੁ॥
ਦੇਵਨ ਕਉ ਏਕੈ ਭਗਵਾਨੁ॥
ਜਿਸ ਕੈ ਦੀਐ ਰਹੈ ਅਘਾਇ॥
ਬਹੁਰਿ ਨ ਤ੍ਰਿਸਨਾ ਲਾਗੇ ਆਇ॥
ਮਾਰੇ ਰਾਖੈ ਏਕੋ ਆਪਿ॥
ਮਾਨੁਖ ਕੈ ਕਿਛੂ ਨਾਹੀ ਹਾਥਿ॥
ਤਿਸ ਕਾ ਹੁਕਮੁ ਬੂਝਿ ਸੁਖੁ ਹੋਇ॥
ਤਿਸ ਕਾ ਨਾਮੁ ਰਖੁ ਕੰਠਿ ਪਰੋਇ॥
ਸਮਰਿ ਸਿਮਰਿ ਸਿਮਰਿ ਪ੍ਰਭੂ ਸੋਇ॥
ਨਾਨਕ ਬਿਘਨੁ ਨ ਲਾਗੇ ਕੋਇ॥੧॥

## ASŢPADĪ.

Mānukh kī tek birthī sabh jān(u). Devan ekai kau Bhagvãn(u). Iis kai  $d\bar{\imath}ai$ rahai aghāe. Bahur(i) natrisnā lāgai āе. Mārai rākhai eko  $\bar{a}b(i)$ . Mānukh kai kichh(u) nāhī hāth(i). Tis kā hukam(u) būjh(i) sukh(u) hoe. Tis  $k\bar{a}$   $N\bar{a}m(u)$  rakh(u) kanth(i) paroe. Simar(i) simar(i) simar(i) Prabb(u) soe. Nānak bighan(u) na lāgai koe.(1)

## **ASHTPADI**

All reliance on man as futile thou deem,
The Bestower alone is the Lord Supreme.
By whose bestowals satiation thou gain,
Then no cravings shall craze thee again.
Kills or sustains life, only Himself the Lord,
No power at all lies with man in this regard.
By discerning His Will, within descends calm,
Ever in thy mind, dwell thou on Lord-Naam.
Ever, Ever thou dwell on that Lord indeed,
Then Nanak, nothing can ever thy way impede.1.

ਉਸਤਤਿ ਮਨ ਮਹਿ ਕਰਿ ਨਿਰੰਕਾਰ॥ ਕਰਿ ਮਨ ਮੇਰੇ ਸਤਿ ਬਿੳਹਾਰ॥ ਅੰਮਿਤ ਰਸਨਾ ਸਦਾ ਸਹੇਲਾ ਕਰਿ ਲੇਹਿ ਜੀੳ॥ ਪੇਖ ਨੈਨਹ ਠਾਕਰ ਕਾ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਬਿਨਸੈ ਸਭ ਮਾਰਗਿ ਚਲੳ ਗੋਬਿੰਦ∕॥ ਚਰਨ ਮਿਟਹਿ ਪਾਪ ਜਪੀਐ ਹਰਿ ਬਿੰਦ॥ ਕਰ ਹਰਿ ਕਰਮ ਸਵਨਿ ਹਰਿ ਕਥਾ॥ ਹਰਿ ਦਰਗਹ ਨਾਨਕ ਉਜਲ ਮਥਾ॥੨॥

Ustat(i) man maih kar(i) Nirankār. Kar(i) sat(i) biobār. man mere Nirmal anmrit(u) rasnā pīo. Sadā kar(i) leh(i) suhelā Nainoh pekh(u) Thākur kā rang(u). Sādh sang(i) hinsai sabb sang(u). Charan chalau mārag(i) Gobind. Miteh pāp japīai Har(i) bind. Kar Har(i) karam sravan(i) Har(i) kathā. Har(i) dargah Nānak ūjal mathā.(2)

Dwell in thy mind on the Formless One's Eulogy,
O, my mind this is the righteous course for thee.
Nectarean Naam with thy tongue thou savour,
Make all thy being serene and poised forever.
With thy eyes espy, the splendour of the Divinity,
The Sadhu's company dispels every other affinity.
With thy feet tread on the Sovran Lord's Highway,
By uttering His Naam awhile, sins are washed away.
Ply thy hands in His Work, with ears, His Gospel hear,
Nanak, at the Lord's Court, then glorious ye shall appear.2.

ਬਡਭਾਗੀ ਤੇ ਜਨ ਜਗ ਮਾਹਿ॥ ਸਦਾ ਸਦਾ ਹਰਿ ਕੇ ਗਨ ਗਾਹਿ॥ ਨਾਮ ਜੋ ਕਰਹਿ ਬੀਚਾਰ॥ ਸੇ ਧਨਵੰਤ ਗਨੀ ਸੰਸਾਰ ॥ ਮਨਿ ਤਨਿ ਮੁਖਿ ਬੋਲਹਿ ਹਰਿ ਮੁਖੀ॥ ਸਦਾ ਜਾਨਹ ਤੇ ਏਕ ਏਕ ਪਛਾਨੈ ॥ ਇਤ ੳਤ ਕੀ ਓਹ ਸੋਝੀ ਜਾਨੈ॥ ਨਾਮ ਸੰਗਿ ਜਿਸ ਕਾ ਮਨੂ ਮਾਨਿਆ॥ ਨਾਨਕ ਤਿਨਹਿ ਨਿਰੰਜਨ ਜਾਨਿਆ ॥੩॥

Bad-bhāgī ian māhe. tejag Sadā sadā Har(i) ke gun gāhe. Nām Rām 10 kareb bīchār. Se dhanvant ganī sansār. Man(i) tan(i) mukh(i) boleh Har(i) mukhī.  $Sad\bar{a}$ sadā jānob sukhī. teEko Ek(u)ek(u)pachhānai.  $k\bar{\imath}$ ob(u)utsojbī jānai. Nām sang(i) jis kā man(u) māniā. Niranjan(u) jāniā.(3) Nānak tineh

In this world they enjoy their Sovran's blessing,
Who always the praise of their Sovran Lord sing.
On their Sovran's glorious Naam who meditate,
In the world truly wealthy is deemed their state.
Who mind, words, deeds dedicate to the Supreme,
As the ever serene people, these persons deem.
As All-pervading, the One alone who perceives,
Conception of here and hereafter he receives.
To Naam's imbution has submitted itself whose mind,
Nanak, the realization of the Immaculate One they find.3.

ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਆਪਨ ਆਪੁ ਸੁਝੈ॥ ਤਿਸ ਕੀ ਜਾਨਹੁ ਤ੍ਰਿਸਨਾ ਬੁਝੈ॥ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਹਰਿ ਹਰਿ ਜਸੁ ਕਹਤ॥ ਸਰਬ ਰੋਗ ਤੇ ਓਹੁ ਹਰਿ ਜਨੁ ਰਹਤ॥ ਅਨਦਿਨੁ ਕੀਰਤਨੁ ਕੇਵਲ ਬਖ੍ਹਾਨੁ॥ ਗ੍ਰਿਸਤ ਮਹਿ ਸੋਈ ਨਿਰਬਾਨੁ॥ ਏਕ ਊਪਰਿ ਜਿਸੁ ਜਨ ਕੀ ਆਸਾ/॥ ਤਿਸ ਕੀ ਕਟੀਐ ਜਮ ਕੀ ਫਾਸਾ॥ ਪਾਰਬ੍ਰਮ ਕੀ ਜਿਸੁ ਮਨਿ ਭੂਖ॥ ਨਾਨਕ ਤਿਸਹਿ ਨ ਲਾਗਹਿ ਦੁਖ॥॥॥



By the Guru's grace, his self who apprehends, Know ye for certain that all his craving ends. In the Sadhus' company who sings Lord's eulogy, From all afflictions remains free that devotee. Day and Night who utter the Lord's eulogy only, In their family life, they are ever desire free. The devotee who pins his hope on One Deity, In his case is sundered the noose of mortality. Whose mind hungers for union with Parbrahm, Saith Nanak, no anguish can ever distress them.4.

ਜਿਸ ਕਉ ਹਰਿ ਪ੍ਰਭੂ ਮਨਿ ਚਿਤਿ ਆਵੈ ॥
ਸੋ ਸੰਤੁ ਸੁਹੇਲਾ ਨਹੀਂ ਡੁਲਾਵੈ ॥
ਜਿਸੁ ਪ੍ਰਭੂ ਅਪੁਨਾ ਕਿਰਪਾ ਕਰੈ ॥
ਸੋ ਸੇਵਕੁ ਕਹੁ ਕਿਸ ਤੇ ਡਰੈ ॥
ਜੈਸਾ ਸਾ ਤੈਸਾ ਦ੍ਰਿਸਟਾਇਆ ॥
ਅਪੁਨੇ ਕਾਰਜ ਮਹਿ ਆਪਿ ਸਮਾਇਆ ॥
ਸੋਧਤ ਸੋਧਤ ਸੋਧਤ ਸੀਝਿਆ ॥
ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਤਤੁ ਸਭੂ ਬੂਝਿਆ ॥
ਜਬ ਦੇਖਉ ਤਬ ਸਭੂ ਕਿਛੂ ਮੂਲੂ ॥
ਨਾਨਕ ਸੋ ਸੂਖਮੁ ਸੋਈ ਅਸਥੂਲੂ ॥੫॥

Iis kau Har(i) Prahh(u) man(i) chit(i) āvai. So sant(u) subelā nahī dulāvai. lis(u) Prabb(u) apunā karai. kirpā So sevak(u) kahu kis tedarai. *Jaisā* sā taisā dristāiā. samāiā. Apune kāraj maih  $\bar{a}p(i)$ Sodhat sodhat sodhat sījhiā. Gur prasād(i) tat(u) sabb(u) būjhiā. Jah dekhau tah sahh(u) kichh(u) mūl(u).  $N\bar{a}nak$  so  $s\bar{u}kham(u)$  so  $\bar{i}$  asthul(u).(5)

He, who remembers his Sovran Lord forever,
A saint is he, full of peace, wavers he never.
On whom His Grace bestows the Sovran,
How can that servitor be afeared of any one.
As the Lord is, so He makes the servitor to see:
In His undertakings being absolutely busy.
Delving deeper and deeper, at last he succeeds,
By the Guru's grace, the absolute truth he reads.
Whereso I look deeply I behold One Source Basal,
Nanak, He, Himself is both subtle and the substantial.5.

ਨਹ ਕਿਛ ਜਨਮੈ ਨਹ ਕਿਛ ਮਰੈ॥ ਆਪਨ ਚਲਿਤ ਆਪ ਹੀ ਕਰੈ॥ ਆਵਨੂ ਜਾਵਨੂ ਦ੍ਰਿਸਟਿ ਅਨਦ੍ਰਿਸਟਿ॥ ਆਗਿਆਕਾਰੀ ਧਾਰੀ ਸਭ ਸਿਸਟਿ॥ ਆਪੇ ਆਪਿ ਸਗਲ ਮਹਿ ਆਪਿ !! ਅਨਿਕ ਜਗਤਿ ਰਚਿ ਥਾਪਿ ਉਥਾਪਿ॥ ਖੰਡ∕॥ ਅਬਿਨਾਸੀ ਨਾਹੀ ਕਿਵ ਧਾਰਿ ਰਹਿਓ ਬਹਮੰਡ ॥ ਧਾਰਣ ਅਭੇਵ ਅਲਖ ਪਰਖ ਪਰਤਾਪ॥ ਆਪਿ ਜਪਾਏ ਤ ਨਾਨਕ ਜਾਪ॥੬॥



Nothing ever issues forth and nothing ever ceases, The Sovran Lord is sporting Himself as He pleases. The Subtle, the Substantial, the comings, the goings, The entire creation the Sovran in His Order strings. He exists all by Himself, yet He exists in everything, In numerous ways, He continues raising and erasing. He is neither perishable nor is partible His Condition, In a stabilised state He sustains His total Creation.

Ineffable and Inscrutable is He and His glory, Nanak, whom He so causes, His Naam recites he.6.

ਜਿਨ ਸੋਭਾਵੰਤ ॥ ਜਾਤਾ ਸ ਸੰਸਾਰ ਉਧਰੈ ਮੰਤ ॥∃ ਤਿਨ ਸਗਲ ਪ੍ਰਭ वे ਸੇਵਕ ਸਗਲ <del>ਉਧਾਰਨ</del> ॥ ਂ ਸੇਵਕ ਪਭ ਬਿਸਾਰਨ ॥ ਦਖ ਆਪੇ ਮੇਲਿ ਲਏ ਕਿਰਪਾਲ ॥ ਜਪਿ ਨਿਹਾਲ ॥ ਗਰ ਸਬਦ ਭਏ ਉਨ ਸੇਵਾ ਸੋਈ ਲਾਗੈ ॥ ਕਰਹਿ ਜਿਸ ਕ੍ਰਿਪਾ ਬਡ ਭਾਗੈ ॥ ਪਾਵਹਿ ਬਿਸ਼ਾਮੁ ॥ ਜਪਤ ਨਾਮ ਨਾਨਕ ਤਿਨ ਪੂਰਖ ਕਉ ਉਤਮ ਕਰਿ ਮਾਨੂ ॥੭॥

Iin Prabh(u) jātā sobbā-vant. suSagal sansār(u) udhrai tinmant. Prabh ke sevak sagal udhāran. Prabb ke sevak  $d\bar{u}kh$ bisāran. Āре  $\_mel(i)$ lae kirpāl. sahad(u) jap(i)Gur kā bhae nihāl. Un $k\bar{\imath}$ soī sevā lāgai. had-bhāgai. kripā Iis nokareh Nām(u) japat pāveh bisrām(u). Nānak tin purakh kau ūtam kar(i) mān(u).(7)

They are glorious ones who have realized the Deity, With their preachings they liberate all the humanity. The servitor of the Lord can help all emancipate, The servitor of the Lord can help woes eliminate. With Himself unifies His servitors, the Merciful, Intonating the Word of Guru they become blissful. To their service devotes himself only that person, Whom the Lord grant mercy, he is the blessed one. By uttering His Naam, inner equipoise they realize, Nanak, all these persons as sublime souls ye recognise.7.

ਜੋ ਕਿਛੂ ਕਰੈ ਸੁ ਪ੍ਰਭ ਕੈ ਰੰਗਿ॥ ਸਦਾ ਬਸੈ ਹਰਿ ਸੰਗਿ ॥ ਸਭਾਇ ਹੋਵੈ ਸੋ ਹੋਇ॥ ਸ਼ਹਜ ਪਛਾਣੇ ਕਰਣੈਹਾਰ ਸੋਇ॥ ਪਭ ਕਾ ਕੀਆ ਜਨ ਮੀਠ ਲਗਾਨਾ॥ ਤੈਸਾ ਦਿਸਟਾਨਾ॥ ਜੈਸਾ ਸਾ ਜਿਸ ਤੇ ਉਪਜੇ ਤਿਸੂ ਮਾਹਿ ਸਮਾਏ॥/ ਓਇ ਸੁਖ ਨਿਧਾਨ ਉਨ੍ਹ ਬਨਿ ਆਏ॥ ਆਪਸ ਕੳ ਆਪਿ ਦੀਨੋ ਮਾਨ॥ ਨਾਨਕ ਪ੍ਰਭ ਜਨੂ ਏਕੋ ਜਾਨੂ ॥੮॥੧੪॥

Jo kichh(u) karai su Prahh kai rang(i). Sadā sadā hasai Har(i) sang(i). suhhāe hovai hoe. Sahaj SO Karnai-hār(i) pachhānai Prahh kā kīā jan mīth lagānā. drisţānā. Iaisā sā taisā Jis te upje tis(u) māhe samāe. Oe sukh nidhān un-hū han(i) āe.  $m\bar{a}n(u)$ . Āpas kau  $\bar{a}p(i)$   $d\bar{i}no$ Nānak Prahh jan(u) eko jān(u).(8.14)

Whatsoever he does, he acts under Lord's imbuement, Ever, ever he abides in the presence of the Immanent. Whatever happens, is happening in His Natural Order, Behind all this he espies the Hand of the Eternal Causer. His doings for His servitors are sweet as manna dew, As is He, so the Sovran in omni-pervasion they view. Absorbed in the thought of their Creator are they, The name, 'fount of serenity', suits them every way. The Sovran Lord is honouring Himself, in such wise, Nanak, the Sovran and His servitor as one realise.8.14

# ਸਲੋਕੂ ॥

ਸਰਬ ਕਲਾ ਭਰਪੂਰ ਪ੍ਰਭ ਬਿਰਥਾ ਜਾਨਨਹਾਰ॥ ਜਾ ਕੈ ਸਿਮਰਨਿ ਉਧਰੀਐ ਨਾਨਕ ਤਿਸੁ ਬਲਿਹਾਰ॥੧॥

# SALOK(U)

Sarah kalā bharpūr Prahh hirthā jānan-hār. Jā kai simran(i) udhrīai Nānak tis(u) halihār.(1)

### SHALOK

The Sovran is possessed of all potence, He knows about the woes of everyone. Dwelling upon whom is salvation attained, Nanak is sacrifice to such a Sovran.

## ਅਸਟਪਦੀ ॥

टटी ਗੋਪਾਲ ॥ ਗਾਢਨਹਾਰ ਸਰਬ ਜੀਆ ਆਪੇ ਪਤਿਪਾਲ॥ ਸਗਲ ਕੀ ਚਿੰਤਾ ਜਿਸ ਮਨ ਮਾਹਿ॥ ਤੇ ਬਿਰਥਾ ਕੋਈ ਨਾਹਿ ॥ ਰੇ ਮਨ ਮੇਰੇ ਸਦਾ <mark>ਹ</mark>ਰਿ ਜਾਪਿ ॥ ਆਪੇ ਆਪਿ ॥ ਅਬਿਨਾਸੀ ਪਭ ਹੋਇ॥ ਆਪਨ ਕੀਆ ਕਛ ਪਾਨੀ ਲੌਚੈ ਕੋਇ॥ ਸੳ ਤਿਸ ਬਿਨ ਨਾਹੀ ਤੇਰੈ ਕਿਛ ਕਾਮ॥ ਗਤਿ ਨਾਨਕ ਜਪਿ ਏਕ ਹਰਿ ਨਾਮ॥੧॥

## ASŢPADĪ.

gādhan-hār  $T\bar{u}t\bar{\imath}$ Gopāl. Sarah jīā āpe pratipāl. Sagal kī chintā jis(u) man  $m\bar{a}be$ . Tis tebirthā  $ko\bar{i}$ nābe. mere sadā Har(i) jāp(i). Re man Abināsī Prabb(u)āpe  $\bar{a}p(i)$ .  $\bar{A}pan$ kīā kachhū boe. naprānī lochai Iе sau  $Tis(u) bin(u) n\bar{a}b\bar{\imath} terai kichb(u) k\bar{a}m.$ Gat(i)  $N\bar{a}nak$  jap(i) ek Har(i)  $N\bar{a}m$  .(1)

### **ASHTPADI**

The Joiner of estranged souls with Himself is Gopal, He, Himself is the Nourisher of His creatures all. Whose mind pays attention to the care of everyone, Empty-handed from His Portals goes back no one.

O, my mind ever on the Sovran Lord dwell,
All in all by Himself, is the Lord eternal.
Man of his own can nothing at all obtain,
Even if he a hundred times exerts amain.
Other than Him, none of any help can to thee be,
Nanak, for thy deliverance, utter Lord-Naam only.1.

ਰੂਪਵੰਤੁ ਹੋਇ ਨਾਹੀ ਮੋਹੈ॥
ਪ੍ਰਭ ਕੀ ਜੋਤਿ ਸਗਲ ਘਟ ਸੋਹੈ॥
ਧਨਵੰਤਾ ਹੋਇ ਕਿਆ ਕੋ ਗਰਬੈ॥
ਜਾ ਸਭੁ ਕਿਛੁ ਤਿਸ ਕਾ ਦੀਆ ਦਰਬੈ॥
ਅਤਿ ਸੂਰਾ ਜੇ ਕੋਊ ਕਹਾਵੈ॥
ਪ੍ਰਭ ਕੀ ਕਲਾ ਬਿਨਾ ਕਹ ਧਾਵੈ॥
ਜੇ ਕੋ ਹੋਇ ਬਹੈ ਦਾਤਾਰੁ॥
ਤਿਸੁ ਦੇਨਹਾਰੁ ਜਾਨੈ ਗਾਵਾਰੁ॥
ਜਿਸੁ ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਤੂਟੈ ਹਉ ਰੋਗੁ॥
ਨਾਨਕ ਸੋ ਜਨੂ ਸਦਾ ਅਰੋਗੁ॥੨॥

Rūp-vant(u) boenāhī mohai. Prabh kī jot(i) sagal ghat sohai. Dhan-vantā hoe kiā ko garhai. Jā sabh(u) kichh(u) tis kā dīā darbai. At(i)sūrā je koũ kahāvai. Prahh kī kalā hinā kah dhāvai. Ie ko hoe bahai dātār(u). Tis(u) Den-bār(u) jānai gāvār(u). Jis(u) gur prasād(i) tūṭai hau rog(u). Nānak so jan(u) sadā arog(u).(2)

It is not the beauty of the beauteous that becharms, It is the Light of the Lord that lends him, his charms. Over what can the rich man ever pride himself, When the Sovran has bestowed on him his pelf. If one gives oneself out, as a very valorous man, Sans the Lord's blessed might exert what he can. If someone sets himself up as the sustenance donor, Let the foolish one realise who is the True Bestower. By the Guru's grace who is cured of ego's disease, Nanak, this devotee is woeless, enjoys constant ease.2.

ਜਿਊ ਮੰਦਰ ਕਊ ਥਾਮੈ ਥੰਮਨੁ॥ ਤਿਊ ਗੁਰ ਕਾ ਸਬਦੁ ਮਨਹਿ ਅਸਥੰਮਨੁ॥ ਜਿਊ ਪਾਖਾਣੁ ਨਾਵ ਚੜਿ ਤਰੈ॥ ਪ੍ਰਾਣੀ ਗੁਰ ਚਰਣ ਲਗਤੁ ਨਿਸਤਰੈ॥ ਜਿਊ ਅੰਧਕਾਰ ਦੀਪਕ ਪਰਗਾਸੁ॥ ਗੁਰ ਦਰਸਨੁ ਦੇਖਿ ਮਨਿ ਹੋਇ ਬਿਗਾਸੁ॥ ਜਿਊ ਮਹਾ ਉਦਿਆਨ ਮਹਿ ਮਾਰਗੁ ਪਾਵੈ/॥ ਤਿਉ ਸਾਧੂ ਸੰਗਿ ਮਿਲਿ ਜੋਤਿ ਪ੍ਰਰਟਾਵੈਂ॥ ਤਿਨ ਸੰਤਨ ਕੀ ਬਾਛਉ ਧੂਰਿ॥ ਨਾਨਕ ਕੀ ਹਰਿ ਲੋਚਾ ਪੁਰਿ॥੩॥

Jio mandar kau thāmai thanman(u). Tio gur kā sahad(u) maneh asthanman(u). pākhān(u) nāv char(i) Prānī gur charan lagat(u) nis-tarai. lio andhkār dīpak pargās(u). Gur darsan(u) dekh(i) man(i) hoe bigās(u). Jio mahā udiān maih mārag(u) pāvai. Tio sādhū sang(i) mil(i) jot(i) pragṭāvai. santan kī bāchhau Tin dhūr(i). Nānak kī Har(i)  $loch\bar{a}$   $p\bar{u}r(i).(3)$ 

As the roof of a mansion, the pillar aloft sustains, So, Guru-word, in equipoise the mind maintains. As a stone put aboard a boat can be taken across, So, holding to the Guru's feet, the Main we cross. As the shining lamp spreads light in utter gloom, So, sighting the Guru, the mind comes into bloom. Like the lost finding their way in the wilderness wide, Is the revealing by saint's company of His Light inside. For the dust of the feet of such saints crave I, The longing of Nanak, my Sovran Lord satisfy.3.

ਮਨ ਮੂਰਖ ਕਾਹੇ ਬਿਲਲਾਈਐ॥
ਪੂਰਬ ਲਿਖੇ ਕਾ ਲਿਖਿਆ ਪਾਈਐ॥
ਦੂਖ ਸੂਖ ਪ੍ਰਭ ਦੇਵਨਹਾਰੁ॥
ਅਵਰ ਤਿਆਗਿ ਤੂ ਤਿਸਹਿ ਚਿਤਾਰੁ॥
ਜੋ ਕਛੁ ਕਰੇ ਸੋਈ ਸੂਖੁ ਮਾਨੁ॥
ਭੂਲਾ ਕਾਹੇ ਫਿਰਹਿ ਅਜਾਨ॥
ਕਉਨ ਬਸਤੁ ਆਈ ਤੇਰੇ ਸੰਗ॥
ਲਪਟਿ ਰਹਿਓ ਰਸਿ ਲੋਭੀ ਪਤੰਗ॥
ਰਾਮ ਨਾਮ ਜਪਿ ਹਿਰਦੇ ਮਾਹਿ॥
ਨਾਟਕ ਪਤਿ ਸੇਤੀ ਘਰਿ ਜਾਹਿ॥॥॥

mūrakh kāhe Man bil-lāīai. likhe kā Purah likhiā pāīai. Dūkh sūkh Prabh devan-hār(u). Avar tiāg(i) tū tiseh chitār(u). Jo kachhu karai soī sukh(u) mān(u). Bhūlā kāhe phireh aiān. Kaun basat(u) āī terai sang. Lapat(i) rabio ras(i) lobbī patang. Rām Nām jap(i) hirde māh(i). Nānak pat(i) setī ghar(i) jāh(i).(4)

O, ignorant mind why do thou lament and weep,
Of thy previous sowings the fruit now thou reap.
The Apportioner is He of weal and woe to all,
Abandoning all others, on Him alone thou call.
Whatsoever He does, consider it good for thy betterment,
Why do thou wander, O, fool in disillusionment.
At thy coming in the world, nothing accompanied thee,
Why engrossed like a greedy moth in pleasures are ye.
Let thy heart sing of the Lord's Naam Supernal,
Nanak, with honour leave for thy Home Eternal.4.

ਜਿਸੂ ਵਖਰ ਕਉ ਲੈਨਿ ਤੂ ਆਇਆ॥ ਰਾਮ ਨਾਮੂ ਸੰਤਨ ਘਰਿ ਪਾਇਆ॥ ਤਜਿ ਅਭਿਮਾਨੁ ਲੇਹੁ ਮਨ ਮੋਲਿ॥ ਰਾਮ ਨਾਮੂ ਹਿਰਦੇ ਮਹਿ ਤੋਲਿ॥ ਲਾਦਿ ਖੇਪ ਸੰਤਹ ਸੰਗਿ ਚਾਲੁ॥ ਅਵਰ ਤਿਆਗਿ ਬਿਖਿਆ ਜੰਜਾਲ॥ ਧੰਨਿ ਧੰਨਿ ਕਹੈ ਸਭੂ ਕੋਇ॥ ਮੁਖ ਊਜਲ ਹਰਿ ਦਰਗਹ ਸੋਇ॥ ਇਹੁ ਵਾਪਾਰੁ ਵਿਰਲਾ ਵਾਪਾਰੈ॥ ਨਾਨਕ ਤਾ ਕੈ ਸਦ ਬਲਿਹਾਰੈ॥੫॥

Jis(u) vakhar kau lain(i) tū āiā. Rām Nām(u) santan ghar(i) pāiā. Taj(i) ahhimān(u) lehu man mol(i). Rām Nām(u) hirde maih tol(i). Lād(i) khep santah sang(i) chāl(u). Avar tiāg(i) hikhiā janjāl. Dhann(i) dhann(i) kahai sahh(u) koe. Mukh ūjal Har(i) dargah soe. Eh(u) vāpār(u) virlā vāpārai. Nānak tā kai sad halihārai.(5)

The Merchandise which thou came here to obtain,
From the saints this glorious Naam do we gain.
Shedding thy pride, against thy mind, it purchase,
This glorious Naam within thy heart thou appraise.
Laden with this ware in the saint's company thou go,
All sense-pleasures, other entanglements thou forgo.
Everyone shall praise thee, as this behest thou follow,
And at His court shall thy visage with honour glow.
A rare one deals in this merchandise supermal,

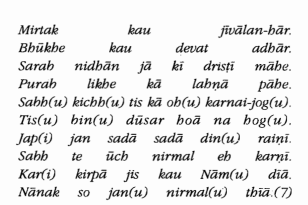
Nanak, to such a merchant is a sacrifice eternal.5.

ਚਰਨ ਸਾਧ ਕੇ ਧੋਇ ਧੋਇ ਪੀਉ॥
ਅਰਪਿ ਸਾਧ ਕਉ ਅਪਨਾ ਜੀਉ॥
ਸਾਧ ਕੀ ਧੂਰਿ ਕਰਹੁ ਇਸਨਾਨੁ॥
ਸਾਧ ਉਪਰਿ ਜਾਈਐ ਕੁਰਬਾਨੁ॥
ਸਾਧ ਸੇਵਾ ਵਡਭਾਗੀ ਪਾਈਐ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਹਰਿ ਕੀਰਤਨੁ ਗਾਈਐ॥
ਅਨਿਕ ਬਿਘਨ ਤੇ ਸਾਧੂ ਰਾਖੈ॥
ਹਰਿ ਗੁਨ ਗਾਇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਰਸੁ ਚਾਖੈ॥
ਓਟ ਗਹੀ ਸੰਤਹ ਦਰਿ ਆਇਆ॥
ਸਰਬ ਸੂਖ ਨਾਨਕ ਤਿਹ ਪਾਇਆ॥੬॥

Charan sādh ke dhoe dhoe pīo. Arap(i) sādh kau apnā Sādh kī dhūr(i) karoh isnān(u). Sādh ūpar(i) jāīai kurhān(u). vad-hhāgī Sādh sevā pāīai. Sādh sang(i) Har(i) kīrtan(u) gāīai. Anik highan te sādhū Har(i) gun gāe anmrit ras(u) chākhai. Ot gahī santah dar(i) āiā. Sarah sükh Nānak tih pāiā.(6)

Of the Sadhu's feet, drink the ceremonial washing,
Thy entire being give thou to a Sadhu in offering.
With the dust of the Sadhu's feet cleanse thy entity,
Unto a Sadhu a sacrificial offering thou always be.
With a good fortune is gained the serving of a Sadhu,
In Sadhus' company sing we the praises of the Dieu.
Past many impediments in life, takes us the Sadhu,
He sings the Lord's Eulogy, sips Naam's nectar true.
Who pleads at the saint's door, shelter he gains,
Nanak, such a supplicant absolute serenity obtains.6.

ਮਿਰਤਕ ਕਉ ਜੀਵਾਲਨਹਾਰ॥
ਭੂਖੇ ਕਉ ਦੇਵਤ ਅਧਾਰ॥
ਸਰਬ ਨਿਧਾਨ ਜਾ ਕੀ ਦ੍ਰਿਸਟੀ ਮਾਹਿ॥
ਪੁਰਬ ਲਿਖੇ ਕਾ ਲਹਣਾ ਪਾਹਿ॥
ਸਭੂ ਕਿਛੂ ਤਿਸ ਕਾ ਓਹੁ ਕਰਨੇ ਜੋਗੁ॥
ਤਿਸੁ ਬਿਨੁ ਦੂਸਰ ਹੋਆ ਨ ਹੋਗੁ॥
ਜਪਿ ਜਨ ਸਦਾ ਸਦਾ ਦਿਨੁ ਰੈਣੀ॥
ਸਭ ਤੇ ਊਚ ਨਿਰਮਲ ਇਹ ਕਰਣੀ॥
ਕਰਿ ਕਿਰਪਾ ਜਿਸ ਕਉ ਨਾਮੁ ਦੀਆ॥
ਨਾਨਕ ਸੋ ਜਨ ਨਿਰਮਲ ਬੀਆ॥॥॥



To revive the dead, is the Sovran Lord fully potent,
To the craving-crazed ones, gives He calm content.
Treasures of all kind His glance of Grace contains,
What is pre-ordained for one only that one obtains.
Everything is His, to do all He has the potence,
There never was one like him nor shall ever be hence.
O man, day and night, His Naam always intonate,
Of all the doings it is the finest immaculate,
Showing Grace on whom, His Naam He bestows,
Nanak, the mind of such a servitor, immaculate grows.7.

ਜਾ ਕੈ ਮਨਿ ਗੁਰ ਕੀ ਪਰਤੀਤਿ॥
ਤਿਸੂ ਜਨ ਆਵੈ ਹਰਿ ਪ੍ਰਭੂ ਚੀਤਿ॥
ਭਗਤੁ ਭਗਤੁ ਸੁਨੀਐ ਤਿਹੁ ਲੋਇ॥
ਜਾ ਕੈ ਹਿਰਦੈ ਏਕੋ ਹੋਇ॥
ਸਚੁ ਕਰਣੀ ਸਚੁ ਤਾ ਕੀ ਰਹਤ॥
ਸਚੁ ਹਿਰਦੈ ਸਤਿ ਮੁਖਿ ਕਹਤ॥
ਸਾਚੀ ਦ੍ਰਿਸਟਿ ਸਾਚਾ ਆਕਾਰੁ॥
ਸਾਚ ਵਰਤੈ ਸਾਚਾ ਪਾਸਾਰੁ॥
ਪਾਰਬ੍ਹਮੁ ਜਿਨਿ ਸਚੁ ਕਰਿ ਜਾਤਾ॥
ਨਾਨਕ ਸੋ ਜਨੂ ਸਚਿ ਸਮਾਤਾ॥੮॥੧॥॥

Jā kai man(i) gur kī partīt(i). Tis(u) jan āvai Har(i) Prabh(u) chīt(i). Bhagat(u) bhagat(u) sunīai tih(u) loe. hirdai Ιā kai eko hoe. Sach(u) karnī sach(u) tā kī rahat. Sach(u) hirdai sat(i) mukh(i) kahat. Sāchī sāchā drist(i)  $\bar{a}k\bar{a}r(u)$ . Sach(u) vartai sāchā pāsār(u).  $P\bar{a}rbrahm(u)$  jin(i) sach(u) kar(i)  $j\bar{a}t\bar{a}$ . Nānak so jan(u) sach(i) samātā.(8.15)

In whose mind, faith in the Guru is enshrined,
The Lord is ever present in that person's mind.
As a true devotee in all the world gets he known,
In his heart reigns supreme the Sovran alone.
True are his doings, in his inner living be true,
In his heart the Dieu, his lips utter His Naam too.
His vision imbibes Truth, all over he sees His Presence,
He perceives the True, working His Will in His Expanse.
Who realises the Sovran Lord as the Eternal Truth,
Saith Nanak, with the Sovran merges he in sooth.8.15.

# ਸਲੌਕੂ ॥

ਰੂਪੁ ਨ ਰੇਖ ਨ ਰੰਗੁ ਕਿਛ ਤ੍ਰਿਹੁ ਗੁਣ ਤੇ ਪ੍ਰਭ ਭਿੰਨ॥ ਤਿਸਹਿ ਬੁਝਾਏ ਨਾਨਕਾ ਜਿਸੂ ਹੋਵੇਂ ਸੁਪ੍ਰਸੰਨ॥੧॥

### SALOK(U)

Rūp(u) na rekh na raṅg(u) kichh(u), trih(u) guṇ te Prahh hhiṅn. Tiseh hujhāe Nānakā jis(u) hovai su-prasaṅn.(1)

#### **SHALOK**

The Lord has no form, feature or hue, He is above the Tri-Modal level. To him, He makes Himself known, With whom is He pleased well.



## ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਅਬਿਨਾਸੀ ਪ੍ਰਭੂ ਮਨ ਮਹਿ ਰਾਖੂ॥ ਮਾਨੁਖ ਕੀ ਤੂ ਪ੍ਰੀਤਿ ਤਿਆਗੂ॥ ਤਿਸ ਤੇ ਪਰੈ ਨਾਹੀ ਕਿਛ ਕੋਇ॥ ਨਿਰੰਤਰਿ ਏਕੌ ਸੋਇ॥ ਸ਼ਰਬ ਬੀਨਾ ਆਪੇ ਆਪੇ ਦਾਨਾ ॥ ਗਹਿਰ ਗੰਭੀਰੂ ਗਹੀਰੂ ਸੂਜਾਨਾ ॥∕ ਪਰਮੇਸਰ ਪਾਰਬ੍ਹਮ ਗੋਬਿੰਦ॥ ਕ੍ਰਿਪਾ ਨਿਧਾਨ ਦਇਆਲ ਬਖਸੰਦ॥ ਸਾਧ ਤੇਰੇ ਕੀ ਚਰਨੀ ਨਾਨਕ ਕੈ ਮਨਿ ਇਹੁ ਅਨਰਾਉ॥੧॥

## ASŢPADĪ.

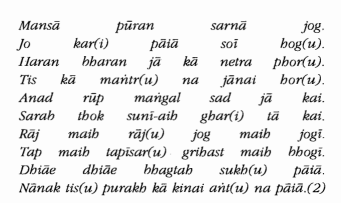
Abināsī Prabh(u) man maih rākh(u). tū prīt(i) Mānukh kī tiāg(u). Tis te parai  $n\bar{a}h\bar{i}$  kichh(u) Sarab nirantar(i) eko soe. Āpe bīnā  $d\bar{a}n\bar{a}$ āpe Gaihar ganbhīr(u) gahīr(u) sujānā. Pārbrahm Parmesur Gobind. Kripā-nidhān dae-āl bakhsand. Sādh tere kī charnī pāo. Nānak kai man(i) eh(u) anrāo.(1)

### ASHTPADI

Keep the Eternal Lord in thy mind,
Sever all attachment from mankind.
Apart from Him, there exists nothing,
The One pervades everything and being.
He is Himself all seeing, all knowing,
Infinitely profound, highly discerning.
He is the Sovran Supremus and Sustainer,
The Ocean of Mercy and Clement pardoner.
To Thy Sadhu's feet that I may ever cling,
The mind of Nanak cherishes this longing.1.

#### SUKHMANI SAHIB - Astpadī-16

ਜੋਗ ॥ ਮਨਸਾ ਪਰਨ ਸਰਨਾ ਜੋ ਕਰਿ ਪਾਇਆ ਸੋਈ ਹੋਗ ॥ ਨੇਤ੍ਰ ਫੋਰ ॥ ਹਰਨ ਭਰਨ ਜਾ ਕਾ ਤਿਸ ਮੰਤ ਨ ਜਾਨੇ ਮੰਗਲ ਰੂਪ ਸਦ ਅਨਦ ਸਨੀਅਹਿ ਘਰਿ ਸਰਬ ਬੋਕ ਰਾਜ ਮਹਿ ਜੋਗੀ ॥ ਰਾਜ ਜੋਗ ਮਹਿ ਤਪ ਮਹਿ ਤਪੀਸਰੂ ਗਿ੍ਹਸਤ ਮਹਿ ਭੋਗੀ॥ ਧਿਆਇ ਧਿਆਇ ਭਗਤਹ ਸੂਖੂ ਪਾਇਆ॥ ਨਾਨਕ ਤਿਸੂ ਪੂਰਖ ਕਾ ਕਿਨੈ ਅੰਤ ਨੂੰ ਪਾਇਆ ॥੨॥



To fulfil desires and to shield, He has the competence,
What has He ordained only that happens hence.
In a wink to take away, to grant, He is potent,
No one else can ever come to know of His intent.
In His Eternal Mansion, beatific calm lies eternally,
It is said, His House contains all commodities, earthly.
He is the King within each king, within yogis, the Yogi,
Within ascetics, the Ascetic, within householders is He.
Meditating on Him, His devotees gained peace profound,
Nanak, this Supreme Being's appraisal, no one has found 2.

ਜਾ ਕੀ ਲੀਲਾ ਕੀ ਮਿਤਿ ਨਾਹਿ॥
ਸਗਲ ਦੇਵ ਹਾਰੇ ਅਵਗਾਹਿ॥
ਪਿਤਾ ਕਾ ਜਨਮੁ ਕਿ ਜਾਨੈ ਪੂਤੁ॥
ਸਗਲ ਪਰੋਈ ਅਪੁਨੈ ਸੂਤਿ॥
ਸੁਮਤਿ ਗਿਆਨੁ ਧਿਆਨੁ ਜਿਨ ਦੇਇ॥
ਜਨ ਦਾਸ ਨਾਮੁ ਧਿਆਵਹਿ ਸੇਇ॥
ਤਿਹੁ ਗੁਣ ਮਹਿ ਜਾ ਕਉ ਭਰਮਾਏ॥
ਜਨਮਿ ਮਰੈ ਫਿਰਿ ਆਵੈ ਜਾਏ॥
ਉਚ ਨੀਚ ਤਿਸ ਕੇ ਅਸਥਾਨ॥
ਜੈਸਾ ਜਨਾਵੈ ਤੈਸਾ ਨਾਨਕ ਜਾਨ॥॥॥

mit(i)Ιā kī līlā nāhe. avgāhe. Sagal devhāre Pitā kā janam(u) ki jānai pūt(u). Sagal paroī apunai  $s\bar{u}t(i)$ . Su-mat(i)  $gi\bar{a}n(u)$   $dhi\bar{a}n(u)$  jin de-e. Jan dās Nām(u) dhiāveh se-e. Tih(u) gun maih jā kau bharmāe. Janam(i) marai phir(i) āvai jāe. Ūch nīch tis ke asthān. Jaisā janāvai taisā Nānak jān.(3)

There is no knowing of His Cosmic Disporting,
All the godlings gave up their strenuous probing.
The child can not know of the birth of his sire,
Astrung His Will, He keeps the cosmos entire.
On whom he bestows lore, meditation, wisdom,
Those servitors, dwell on the Naam of Parbrahm.
Whom He entangles in the materialism's guile,
Are born and die, come and go, all the while.
Both are His States, the lofty as well as the low,
Nanak, one knows only what is one made to know.3.

ਰਪ ਨਾਨਾ ਜਾ ਕੇ ਭੇਖਾ ਕਰਹਿ ਇਕ ਰੰਗ ॥ ਨਾਨਾ ਨਾਨਾ ਬਿਧਿ ਕੀਨੋ ਬਿਸਥਾਰ ॥ ਅਬਿਨਾਸੀ ਏਕੰਕਾਰ ॥ ਪਭ ਚਲਿਤ ਕਰੇ ਖਿਨ ਮਾਹਿ ॥ ਰਹਿਓ ਪੂਰਨੂ ਨਾਇ॥ ਸਭ ਨਾਨਾ ਬਿਧਿ ਕਰਿ ਬਨਤ ਕੀਮਤਿ ਆਪੇ ਅਪਨੀ ਸਭ ਘਟ ਤਿਸ ਕੇ ਸਭ ਤਿਸ ਕੇ ਠਾੳ॥ ਜੀਪ ਜੀਪ ਜੀਵੈ ਨਾਨਕ ਹਰਿ ਨਾੳ ॥੪॥

rūp nānā jā Nānā kе rang. Nānā bbekb kareh ik. rang. Nānā bidh(i) kīno histhār(u). Prabhū Abināsī Ekankār(u). Nānā chalit khin kare māhe.  $P\bar{u}r(i)$ rahio pūran(u) sahh thāe. bidb(i) kar(i) banat banāī. Nānā  $Apn\bar{i}$ kīmat(i) āpe Sahh ghat tis ke sahh tis ke thão. Jap(i) jap(i) jīvai Nānak Har(i) Nāo.(4)

Infinite are His forms, and infinite is His diversity, Infinite guises He dons, yet ever the same, is the Deity. In infinite ways He brings about His Cosmic Spread, But is ever, the Eternal, the one indivisible God-head. Infinite marvels He performs in a trice's space,

The Perfect One, pervades each and every place.

He has created His Universe in infinite ways,
Only He Himself can His own glory appraise.

All hearts belong to Him, all places are His own,
Nanak, revives by dwelling upon His Naam alone.4.

ਕੇ ਸਗਲੇ ਧਾਰੇ ਜੰਤ ॥ ਨਾਮ वे ਧਾਰੇ ਖੰਡ ਬਹਮੰਡ ॥ ਨਾਮ ਕੇ ਧਾਰੇ ਸਿਮ੍ਰਿਤਿ ਬੇਦ ਪੁਰਾਨ॥। ਨਾਮ ਕੇ ਧਾਰੇ ਸੂਨਨ ਗਿਆਨ ਧਿਆਨ॥ ਨਾਮ ਧਾਰੇ ਆਗਾਸ ਪਾਤਾਲ॥ ਕੇ ਨਾਮ ਕੇ ਨਾਮ ਧਾਰੇ ਸਗਲ ਆਕਾਰ ॥ ਧਾਰੇ ਪਰੀਆ ਨਾਮ ਸਭ ਭਵਨ∕॥ ਕੈ ਸੰਗਿ ਉਧਰੇ ਸੁਨਿ ਸਵਨ ॥ ਨਾਮ ਕਰਿ ਕਿਰਪਾ ਜਿਸ ਆਪਨੇ ਨਾਮਿ ਲਾਏ॥ ਨਾਨਕ ਚਉਥੇ ਪਦ ਮਹਿ ਸੋ ਜਨੂ ਗਤਿ ਪਾਏ ॥੫॥

Nām ke dhāre sagle jant. brahmand. dhāre khand Nām ke Nām  $dh\bar{a}re$ Simrit(i) kе BedPurān. Nām ke dhāre sunan giān dhiān. āgās dhäre Nām ke pātāl. Nām ke dhāre sagal ākār. Nām dhāre purīā sabb bhavan. ke Nām kai sang(i) udbresun(i) sravan. jis(u) Kar(i) kirpā āpnai Nām(i) Nānak chauthe pad maih so jan(u) gat(i) pāe.(5)

His Naam sustains the living beings of all species,
His Naam sustains all the planets and all galaxies.
His Naam inspires Vedas and other Scriptures supernal,
His Naam inspires meditation, lore, listening internal.
His Naam sustains all nether regions, each firmament,
His Naam sustains all forms, sentient and non sentient.
His Naam sustains all habitations and all the spheres,
His Naam saves those who listen with attentive ears.
In His grace whom, with His Naam, He makes affined,
Those servitors Nanak, the sublime state of immaculacy
find.5.

ਰੂਪੁ ਸਤਿ ਜਾ ਕਾ ਸਤਿ ਅਸਥਾਨੁ॥
ਪੁਰਖੁ ਸਤਿ ਕੇਵਲ ਪਰਧਾਨੁ॥
ਕਰਤੂਤਿ ਸਤਿ ਸਤਿ ਜਾ ਕੀ ਬਾਣੀ॥
ਸਤਿ ਪੁਰਖ ਸਭ ਮਾਹਿ ਸਮਾਣੀ॥
ਸਤਿ ਕਰਮੁ ਜਾ ਕੀ ਰਚਨਾ ਸਤਿ॥
ਮੂਲੁ ਸਤਿ ਸਤਿ ਉਤਪਤਿ॥
ਸਤਿ ਕਰਣੀ ਨਿਰਮਲ ਨਿਰਮਲੀ,॥
ਜਿਸਹਿ ਬੁਝਾਏ ਤਿਸਹਿ ਸਭ ਭਲੀ॥
ਸਤਿ ਨਾਮੁ ਪ੍ਰਭ ਕਾ ਸੁਖਦਾਈ॥
ਬਿਸ਼ਾਸੁ ਸਤਿ ਨਾਨਕ ਗੁਰ ਤੇ ਪਾਈ॥੬॥

 $R\bar{u}p(u)$  sat(i) jā kā sat(i) asthān(u). Purakh(u) sat(i) keval pardhān(u). Kartūt(i) sat(i) sat(i) jā kī Bānī. Sat(i) purakh sahh māhe samānī. Sat(i) karam(u) jā kī rachnā sat(i). Mūl(u) sat(i) sat(i) uttrat(i). Sat(i) karnī nirmal nirmalī. Iiseh huihāe tiseh sahh Sat(i) Nām(u) Prahh kā sukhdāī. Bisvās(u) sat(i) Nānak gur te pāī.(6)

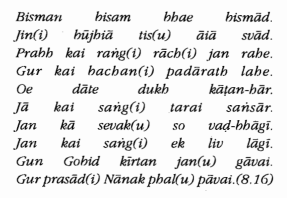
Whose Form is True, and True is whose Throne,
The Sovran Supremus is that True Being alone.
Whose Doings are True, whose Word is True,
Immanent in all the beings is the Eternal Dieu.
As the Source is True, True is its Emanation too.
Whose Munificence is True, His Creation is True,
Purest of the pure are the deeds, the True One Wills,
All good, they acclaim, in whom insight He instills.
The True Naam of the Sovran ever serenity rains,
Nanak, this firm belief from the Satguru one obtains.6.

ਸਤਿ ਬਚਨ ਸਾਧੂ ਉਪਦੇਸ॥
ਸਤਿ ਤੇ ਜਨ ਜਾ ਕੈ ਰਿਦੈ ਪ੍ਰਵੇਸ॥
ਸਤਿ ਨਿਰਤਿ ਬੂਝੈ ਜੇ ਕੋਇ॥
ਨਾਮੁ ਜਪਤ ਤਾ ਕੀ ਗਤਿ ਹੋਇ॥
ਆਪਿ ਸਤਿ ਕੀਆ ਸਭੁ ਸਤਿ॥
ਆਪੇ ਜਾਨੈ ਅਪਨੀ ਮਿਤਿ ਗਤਿ॥
ਜਿਸ ਕੀ ਸ੍ਰਿਸਟਿ ਸੁ ਕਰਣੈਹਾਰੁ॥
ਅਵਰ ਨ ਬੂਝਿ ਕਰਤ ਬੀਚਾਰੁ॥
ਕਰਤੇ ਕੀ ਮਿਤਿ ਨ ਜਾਨੈ ਕੀਆ॥
ਨਾਨਕ ਜੋ ਤਿਸੂ ਭਾਵੈ ਸੋ ਵਰਤੀਆ॥੭॥

Sat(i) bachan sādhū updes. Sat(i) te jan jā kai ridai praves. Sat(i) nirat(i) būjhai je koe. Nām(u) japat tā kī gat(i) hoe. Āp(i) sat(i) kīā sahh(u) sat(i). Āpe jānai apnī mit(i) gat(i). Jis kī srisţ(i) su karṇai-hār(u). Avar na būjh(i) karat bīchār(u). Karte kī mit(i) na jānai kīā. Nānak jo tis(u) hhāvai so vartīā. (7)

The instructions of the Sadhu, Eternal Truth inscribe, True are they whose hearts these instructions imbibe. Between truth and untruth, who discernment gains, Dwelling on His Naam, the liberated state he attains. He is True Himself, all that He hath done is True, Of His measure and extents aware alone is the Dieu. Whose creation it is, He doth things His own way, None can apprehend it, howso hard think one may. The Entity of his Creator, the creative can't appraise, Nanak, whatsoever pleaseth Him, that takes place always.7.

ਬਿਸਮਨ ਬਿਸਮ ਭਏ ਬਿਸਮਾਦ॥ ਜਿਨਿ ਬੁਝਿਆ ਤਿਸੂ ਆਇਆ ਸੂਾਦ॥ ਪਭ ਕੈ ਰੰਗਿ ਰਾਚਿ ਜਨ ਕੈ ਬਚਨਿ ਪਦਾਰਥ ਓਇ ਦਾਤੇ ਦਖ ਕਾਟਨਹਾਰ॥ ਸੰਗਿ ਤਰੈ ਸੰਸਾਰ ॥ ਜਨ ਕਾ ਸੇਵਕ ਸੌ ਵੜਭਾਗੀ ॥ ਜਨ ਕੈ ਸੰਗਿ ਏਕ ਲਿਵ ਲਾਗੀ।। ਗੁਨ ਗੋਬਿਦ ਕੀਰਤਨ ਜਨ ਗਾਵੈ॥ ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਨਾਨਕ ਫਲੂ ਪਾਵੈ ॥੮॥੧੬॥



Wonderstruck are they by the wonderment of His wonder, Who have realized this marvellousness, bliss they savour. With the love of their Sovran, imbued they remain, Through Guru-Word, True Ware (Naam) they obtain. They are the bounteous ones, the annullers of pain, In their company countless cross the Turbulent Main. Who serves these, His servitors, is blessed verily, Their company keeps his mind, on Him steadily. The servitor praises his Lord and sings His eulogy, Nanak, by the Guru's grace, Naam-fruition gains he.8.16.

# ਸਲੋਕੁ ॥

ਆਦਿ ਸਚੁ ਜੁਗਾਦਿ ਸਚੁ॥ ਹੈ ਭਿ ਸਚੁ ਨਾਨਕ ਹੋਸੀ ਭਿ ਸਚੁ॥੧॥

# SALOK(U)

 $\bar{A}d(i)$  sach(u) jug $\bar{a}d(i)$  sach(u). Hai bhi sach(u) Nānak hosī bhi sach(u).(1)

#### SHALOK

From before He is in Existence, In days of yore, in Existence. At present He is in Existence, Nanak, He shall ever be in Existence.

# ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਚਰਨ ਸਤਿ ਸਤਿ ਪਰਸਨਹਾਰ॥
ਪੂਜਾ ਸਤਿ ਸਤਿ ਸੇਵਦਾਰ॥
ਦਰਸਨੁ ਸਤਿ ਸਤਿ ਪੇਖਨਹਾਰ॥
ਨਾਮੁ ਸਤਿ ਸਤਿ ਧਿਆਵਨਹਾਰ॥
ਆਪਿ ਸਤਿ ਸਤਿ ਸਭ ਧਾਰੀ॥
ਆਪੇ ਗੁਣ ਆਪੇ ਗੁਣਕਾਰੀ॥/
ਸਬਦੁ ਸਤਿ ਸਤਿ ਪ੍ਰਭੁ ਬਕਤਾ॥
ਸੁਰਤਿ ਸਤਿ ਸਤਿ ਜਸੁ ਸੁਨਤਾ॥
ਬੁਝਨਹਾਰ ਕਉ ਸਤਿ ਸਭ ਹੋਇ॥
ਨਾਨਕ ਸਤਿ ਸਤਿ ਪ੍ਰਭੁ ਸੋਇ॥॥।

## ASŢPADĪ

Charan sat(i) sat(i) parsan-hār. Pūjā sat(i) sat(i) sev-dār. Darsan(u) sat(i) sat(i) pekhan-hār.  $N\bar{a}m(u)$  sat(i) sat(i) dhiāvan-hār.  $\bar{A}p(i)$ sat(i) sat(i) sabb  $dh\bar{a}r\bar{i}$ gun-kārī. Āpe gunāpe Sahad(u) sat(i) sat(i) Prahh(u) haktā. Surat(i) sat(i) sat(i) jas(u) suntā. Bujhan-hār kau sat(i) sahh hoe. Nānak sat(i) sat(i) Prahh(u) soe.(1)

### *ASHTPADI*

His Lotus-Feet are True, True is their caresser,
His worship is True, True is His worshipper.
His Vision is True, True is the envisager,
His Naam is True, True is the contemplater.
He, Himself is True, all that He sustains is True,
He, Himself is Virtue, Himself bestows all virtue.
His Word is True, True is the utterer of His Word,
His meditation is True, True by whom it's heard.

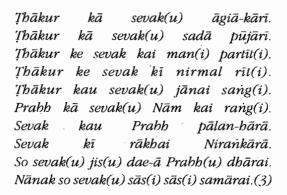
By the knowing is everything as True known, Nanak, Eternally True is the Sovran Lord alone.1.

ਸਤਿ ਸਰੂਪੂ ਰਿਦੈ ਜਿਨਿ ਮਾਨਿਆ॥ ਕਰਨ ਕਰਾਵਨ ਤਿਨਿ ਮੁਲੂ ਪਛਾਨਿਆ॥ ਜਾ ਕੈ ਰਿਦੈ ਬਿਸ਼ਾਸੂ ਪ੍ਰਭ ਆਇਆ॥ ਤਤੂ ਗਿਆਨੂ ਤਿਸੂ ਮਨਿ ਪਗਟਾਇਆ॥ ਤੇ ਨਿਰਭੳ ਹੋਇ ਬਸਾਨਾ ॥ ਜਿਸ ਤੇ ਉਪਜਿਆ ਤਿਸ਼ ਮਾਹਿ ਸਮਾਨਾ॥ ਬਸਤ ਮਾਹਿ ਲੇ ਬਸਤ ਗੜਾਈ ॥ ਤਾ ਕੳ ਭਿੰਨ ਨ ਕਰਨਾ ਜਾਈ॥ ਬਿਬੇਕ ॥ ਬਝਨਹਾਰ ਨਾਰਾਇਨ ਮਿਲੇ ਨਾਨਕ ਏਕ॥੨॥

Sat(i) sarūp(u) ridai jin(i) māniā. Karan karāvan tin(i) mūl(u) pachhāniā. [ā kai ridai hisvās(u) Prahh āiā. Tat(u) giān(u) tis(u) man(i) pragṭāiā. Rhai. nirbhau boebasānā. Jis te upjiā tis(u) māh(i) samānā. Basat(u) māh(i) le hasat(u) gaḍāī. Τā kau bhinn na kahnā jāī. Būjhai hūjhan-hār(u) bibek. Nārāin mile Nānak ek.(2)

The Sovran as the eternal Entity whose mind believes, Him as the basal source of all causation he perceives. Faith in the Sovran, in whose heart gets enshrined, The essence of all knowledge is revealed to his mind. Freed from every fear, ever fearless he emerges, From whom hath he issued, with Him he merges. When something gets merged with its own kind, No distinctness between the twain can we find. This truth is perceived by the discerning mind, Nanak, the merged ones with Him become one kind.2.

ਠਾਕੁਰ ਕਾ ਸੇਵਕੁ ਆਗਿਆਕਾਰੀ॥
ਨਾਕੁਰ ਕਾ ਸੇਵਕੁ ਸਦਾ ਪੂਜਾਰੀ॥
ਨਾਕੁਰ ਕੇ ਸੇਵਕ ਕੈ ਮਨਿ ਪਰਤੀਤਿ॥
ਨਾਕੁਰ ਕੇ ਸੇਵਕ ਕੀ ਨਿਰਮਲ ਰੀਤਿ॥
ਨਾਕੁਰ ਕਉ ਸੇਵਕੁ ਜਾਨੇ ਸੰਗਿ॥
ਪ੍ਰਭ ਕਾ ਸੇਵਕੁ ਨਾਮ ਕੈ ਰੰਗਿ॥
ਸੇਵਕ ਕਉ ਪ੍ਰਭ ਪਾਲਨਹਾਰਾ॥
ਸੇਵਕ ਕੀ ਰਾਖੈ ਨਿਰੰਕਾਰਾ॥
ਸੋ ਸੇਵਕੁ ਜਿਸੂ ਦਇਆ ਪ੍ਰਭੁ ਧਾਰੈ॥
ਨਾਨਕ ਸੋ ਸੇਵਕ ਸਾਸਿ ਸਾਸਿ ਸਮਾਰੈ॥॥॥



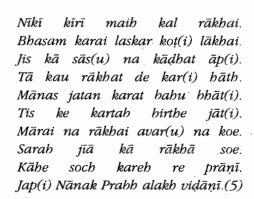
The servitor of the Sovran is obedient ever,
The servitor of the Sovran is a True adorer.
The mind of the Lord's servitor is full of faith always,
The servitor of the Sovran is immaculate in his ways.
The servitor discerns his Sovran ever by his side,
The servitor of the Sovran is in His Naam dyed.
The Sovran with His Hand, His servitor sustains,
The honour of the servitor, the Sovran maintains.
His servitor is he to whom doth the Lord, His grace accord,
Nanak, with every breath the servitor remembers his Lord.3.

ਅਪਨੇ ਜਨ ਕਾ ਪਰਦਾ ਢਾਕੈ ॥ ਰਾਬੈ ॥ 🔞 ਅਪਨੇ ਸੇਵਕ वी ਸਰਪਰ ਅਪਨੇ ਕੳ ਦੇਇ ਦਾਸ ਵਡਾਈ॥ ਅਪਨੇ ਸੇਵਕ ਕੳ ਨਾਮ ਜਪਾਈ॥ ਅਪਨੇ ਸੇਵਕ ਕੀ ਆਪਿ ਪਤਿ ਰਾਖੈ॥ ਤਾ ਕੀ ਗਤਿ ਮਿਤਿ ਕੋਇ ਨ ਲਾਖੈ॥ ਪਭ ਕੇ ਸੇਵਕ ਕਉ ਕੋ ਨ ਪਹੁਚੈ॥ ਸੇਵਕ ੳਚ ਤੇ ਪਭਿ ਅਪਨੀ ਸੇਵਾ ਨਾਨਕ ਸੋ ਸੇਵਕੂ ਦਹ ਦਿਸਿ ਪ੍ਰਗਟਾਇਆ ॥৪॥

Apune ian kā pardā dhākai. Apne sevak  $kar{\imath}$ sarpar rākhai. Apne dās kau de-e vadāī. sevak kau Nām japāī. Apne sevak kī āp(i) pat(i) rākhai. Tā kī gat(i) mit(i) koe na lākhai. Prabb ke sevak kau ko na pahūchai. Prabh  $\bar{u}ch$ ke sevak  $\bar{u}che$ . te. Prabb(i) apnī sevā lāiā Nānak so sevak(u) dab-dis(i) pragtāiā.(4)

Over the failings of His slave, He draws a veil, He upholds the honour of His slave without fail. To His thrall, great glory doth the Lord grant, In His Grace He makes him His Naam chant. The honour of His slave doth He Himself uphold, No one can his true glorious state really behold. None can the state of the Lord's servitor equal, Highest of all is the servitor's stature spiritual. Whom the Sovran Lord His own service assigns, Nanak, that servitor's glory in all the world shines.4.

ਨੀਕੀ ਕੀਰੀ ਮਹਿ ਕਲ ਰਾਖੈ॥ ਭਸਮ ਕਰੈ ਲਸਕਰ ਕੋਟਿ ਲਾਖੈ॥ ਜਿਸ ਕਾ ਸਾਸੁ ਨ ਕਾਢਤ ਆਪਿ॥ ਤਾ ਕਉ ਰਾਖਤ ਦੇ ਕਰਿ ਹਾਥ॥ ਮਾਨਸ ਜਤਨ ਕਰਤ ਬਹੁ ਭਾਤਿ॥ ਤਿਸ ਕੇ ਕਰਤਬ ਬਿਰਥੇ ਜਾਤਿ॥ ਮਾਰੈ ਨ ਰਾਖੈ ਅਵਰੁ ਨ ਕੋਇ ਮਿਸਰਬ ਜੀਆ ਕਾ ਰਾਖਾ ਸੋਇ॥ ਕਾਰੇ ਸੋਚ ਕਰਹਿ ਰੇ ਪ੍ਰਾਣੀ॥ ਜਿਪ ਨਾਨਕ ਪ੍ਰਭ ਅਲਖ ਵਿਡਾਣੀ॥੫॥



If in a tiny ant He places a micron of His might, Armed legions numbering millions she can blight. When the Lord doth not take away a man's breath, With His own Hand that person the Sovran saveth.

A human being exerts himself in various ways,
But come to nothing all his numerous assays.
To save or to kill, no one else this power wields,
The Supremus Lord alone, all the beings shields.
O, man why do you needlessly, your mind agitate,
Nanak, the Inefffable Wonder of the Lord contemplate.

ਬਾਰੰ ਬਾਰ ਬਾਰ ਪ੍ਰਭੂ ਜਪੀਐ॥
ਪੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤੁ ਇਹੁ ਮਨੁ ਤਨੁ ਧ੍ਪੀਐ॥
ਨਾਮ ਰਤਨੁ ਜਿਨਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਪਾਇਆ॥
ਤਿਸੁ ਕਿਛੁ ਅਵਰੁ ਨਾਹੀਂ ਦ੍ਰਿਸਟਾਇਆ॥
ਨਾਮੁ ਧਨੁ ਨਾਮੋ ਰੂਪੁ ਰੰਗੁ॥
ਨਾਮੋ ਸੁਖੁ ਹਰਿ ਨਾਮ ਕਾ ਸੰਗੁ॥
ਨਾਮ ਰਿਸ ਜੋ ਜਨ ਤ੍ਰਿਪਤਾਨੇ॥
ਮਨ ਤਨ ਨਾਮਹਿ ਨਾਮਿ ਸਮਾਨੇ॥
ਊਠਤ ਬੈਠਤ ਸੋਵਤ ਨਾਮ॥
ਕਹੁ ਨਾਨਕ ਜਨ ਕੈ ਸਦ ਕਾਮ॥੬॥

Bāran bār bār Prabh(u)japīai.  $P\bar{i}$  anmrit(u) eb(u) man(u) tan(u) dhrap $\bar{i}ai$ . ratan(u) jin(i) gurmukh(i) pāiā. Nām Tis(u)kichh(u)avar(u) nāhī dristāiā. dban(u)Nām Nāmo rūp(u) rang(u). Nāmo sukh(u) Har(i) Nām kā sang(u). Nām(u) ras(i) triptāne. *j*0 jan Man tan nāmeh Nām(i) samāne. Ūthat *baithat* sovat Nām. Nānak jan Kahu kai sad kām.(6)

Intonate continually the Sovran Lord's Naam,
Sipping this Nectar your body and mind calm.
The Guru-tuned, who the Jewel of Naam obtain,
They do not cast their eyes on aught else again.
Naam is their wealth, beauty of form and hue,
Naam is their felicity and companionship true.
Those devotees who get satiated with Naam's Savour,
Their bodies and minds get imbued with Naam ever.
On Naam alone they dwell while asleep or awake,
Nanak, it is the only work that they ever undertake.6.

ਬੋਲਹੁ ਜਸੁ ਜਿਹਬਾ ਦਿਨੁ ਰਾਤਿ॥
ਪ੍ਰਭਿ ਅਪਨੈ ਜਨ ਕੀਨੀ ਦਾਤਿ॥
ਕਰਹਿ ਭਗਤਿ ਆਤਮ ਕੈ ਚਾਇ॥
ਪ੍ਰਭ ਅਪਨੇ ਸਿਉ ਰਹਹਿ ਸਮਾਇ॥
ਜੋ ਹੋਆ ਹੋਵਤ ਸੋ ਜਾਨੈ॥
ਪ੍ਰਭ ਅਪਨੇ ਕਾ ਹੁਕਮੁ ਪਛਾਨੈ॥
ਤਿਸ ਕੀ ਮਹਿਮਾ ਕਉਨ ਬਖਾਨਉ॥
ਤਿਸ ਕਾ ਗੁਨੁ ਕਹਿ ਏਕ ਨ ਜਾਨਉ॥
ਆਠ ਪਹਰ ਪ੍ਰਭ ਬਸਹਿ ਹਜੂਰੇ॥
ਕਹੁ ਨਾਨਕ ਸੇਈ ਜਨ ਪੂਰੇ॥੭॥

Boloh jas(u)  $jihh\bar{a}$  din(u)  $r\bar{a}t(i)$ . Prabh(i) apnai jan kīnī dāt(i). Kareh bhagat(i) ātam kai chāe. Prabb apne sio raheh samāe. boā hovat jānai. Ю SO Prabb apne kā bukam(u) pacbbānai. Tis kī mahimā kaun bakhānau. Tis kā gun(u) kaih ek na jānau. Āth pahar Prabh baseh hajūre. Kahu Nānak se-ī jan pūre.(7)

With your tongue day and night His praise utter,
The Lord bestows this boon on His worshipper.
Who worships the Sovran, by his soul so urged,
With his Lord, his self remains constantly merged.
All that has happened, as so ordained he believes,
Behind all these, the will of his Lord he perceives.
Which one of his glories, should I feign to portray,
I know not how to tell, even one of his virtues, aye.
All the time they dwell in their Lord's presence,
Nanak, these servitors are consummate in essence.7.

ਮੇਰੇ ਤਿਨ ਕੀ ਓਟ ਲੇਹਿ॥ ਤਨੂ ਅਪਨਾ ਤਿਨ ਜਨ ਦੇਹਿ॥ ਜਿਨਿ ਜਨਿ ਅਪਨਾ ਪ੍ਰਭ ਪਛਾਤਾ॥ ਸੋ ਜਨ ਸਰਬ ਬੋਕ ਕਾ ਦਾਤਾ॥ ਤਿਸ ਕੀ ਸਰਨਿ ਸਰਬ ਸਖ ਪਾਵਹਿ॥ ਤਿਸ ਕੈ ਦਰਸਿ ਸਭ ਪਾਪ ਮਿਟਾਵਹਿ॥ ਸਿਆਨਪ ਸਗਲੀ ਤਿਸ ਤੁ ਸੇਵਾ ਜਨ वी ਲਾਗ ॥ ਆਵਨ ਹੋਵੀ ਨ ਤੇਰਾ॥ ਜਾਨ ਨਾਨਕ ਤਿਸੂ ਜਨ ਕੇ ਪੂਜਹੂ ਸਦ ਪੈਰਾ ॥੮॥੧੭॥

Man tin kī otleb(i). mere Man(u) tan(u) apnā tin jan Jin(i) jan(i) apnā Prabbū pacbbātā. jan(u) sarab thok kã dātā. kī saran(i) sarab sukh pāveb. Tis kai daras(i) sabb pāp miţāveb. Avar siānap saglī  $chh\bar{a}d(u)$ . Tis(u) jan kī tũ  $l\bar{a}g(u)$ . sevā  $\bar{A}van(u)$ jān(u) nabovī terā. Nānak tis(u) jan ke pūjoh sad pairā.(8.17)

O, my mind the shelter of such devotees ye find, Give an offering to them of your body and mind. The devotee who has realised his Lord Parbrahm, Bestower of things of every kind he has become. Under his refuge, shall ye find total happiness, By his very sight shall ye dispel all sinfulness. All worldly wisdoms and ingenuities ye forsake, The service of such a Lord-servitor ye undertake. All your comings and goings shall end forever, Nanak, ever worship the feet of such a servitor.8.17.

# ਸਲੋਕੂ ॥

ਸਤਿ ਪੁਰਖੁ ਜਿਨਿ ਜਾਨਿਆ ਸਤਿਗੁਰੁ ਤਿਸ ਕਾ ਨਾਉ॥ ਤਿਸ ਕੈ ਸੰਗਿ ਸਿਖੁ ਉਧਰੈ ਨਾਨਕ ਹਰਿ ਗੁਨ ਗਾਉ॥੧॥

### SALOK(U)

Sat(i) purakh(u) jin(i) jāniā Sat(i)gur(u) tis kā nāo. Tis kai saṅg(i) sikh(u) udhrai Nānak Har(i) gun gāo.(1)

### **SHALOK**

Who has realised the Eternal Being,
As a Satguru, acclaimed is he.
The Sikh (inceptor) is saved in his company,
Nanak, the Lord's Eulogy sing ye.



## ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਸਤਿਗੁਰੂ ਸਿਖ ਕੀ ਪਤਿਪਾਲ॥ ਕੳ ਦਇਆਲ॥ ਸੇਵਕ ਗਰ ਸਦਾ ਹਿਰੈ ॥ ਸਿਖ ਕੀ ਦਰਮਤਿ ਗੁਰ ਮਲ ਉਚਰੈ ॥ ਗਰ ਬਚਨੀ ਹਰਿ ਨਾਮ ਬੰਧਨ ਕਾਣੈ॥ ਸਤਿਗਰ ਸਿਖ वे ਸਿਖ ਬਿਕਾਰ ਤੇ ਹਾਣੈ॥ ਗਰ ਸਤਿਗਰ ਸਿਖ ਕੳ ਨਾਮ ਧਨ ਸਿਖ ਵਡਭਾਗੀ ਗਰ ਕਾ ਸਤਿਗਰ ਸਿਖ ਕਾ ਹਲਤ ਪਲਤ ਸਵਾਰੈ॥ ਨਾਨਕ ਸਤਿਗਰ ਸਿਖ ਕੳ ਜੀਅ ਨਾਲਿ ਸਮਾਰੈ॥੧॥

## ASŢPADĨ.

Sat(i)gur(u) sikh kī karai pratipāl. Sevak gur(u)sadā dae-āl. kau gur(u) durmat(i) mal(u) birai. Sikh kī Gur-bachnī Har(i)  $N\bar{a}m(u)$ uchrai. Sat(i)gur(u) sikh ke bandban kātai. bikār Gur kā sikh(u)te. hātai. Sat(i)gur(u) sikh kau Nām dhan(u) de-e. Gur kā sikh(u)vad-bhāgī Sat(i)gur(u) sikh kā halat(u) palat(u) savārai. Nānak Sat(i)gur(u) sikh kau jīa nāl(i) samārai.(1)

# **ASHTPADI**

The Satguru takes good care of his inceptor,
The Guru is ever merciful to his servitor.
The Guru sears the sense malefic of his inceptor,
Guru-instructed the Lord's Naam doth he utter.
Worldly bonds of the inceptor, the Satguru disects,
The Guru's disciple desists from doing sinful acts.
The Satguru bestows on him the Naam's treasure,
With good fortune is he blessed in good measure.
Satguru smoothens the inceptor's here and hereafter,
Nanak, the Satguru feelingly remembers his inceptor.1.

ਗੁਰ ਕੈ ਗਿ੍ਹਿ ਸੇਵਕੁ ਜੋ ਰਹੈ॥ ਗੁਰ ਕੀ ਆਗਿਆ ਮਨ ਮਹਿ ਸਹੈ॥ ਆਪਸ ਕਉ ਕਰਿ ਕਛੁ ਨ ਜਨਾਵੈ॥ ਹਰਿ ਹਰਿ ਨਾਮੁ ਰਿਦੈ ਸਦ ਧਿਆਵੈ॥ ਮਨੁ ਬੇਚੈ ਸਤਿਗੁਰ ਕੈ ਪਾਸਿ॥ ਤਿਸੁ ਸੇਵਕ ਕੇ ਕਾਰਜ ਰਾਸਿ॥ ਸੇਵਾ ਕਰਤ ਹੋਇ ਨਿਹਕਾਮੀ॥ ਤਿਸ ਕਉ ਹੋਤ ਪਰਾਪਤਿ ਸੁਆਮੀ॥ ਅਪਨੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਜਿਸੁ ਆਪਿ ਕਰੇਇ॥ ਨਾਨਕ ਸੋ ਸੇਵਕੁ ਗੁਰ ਕੀ ਮਤਿ ਲੇਇ॥੨॥

Gur kai grih(i) sevak(u) jo rahai. Gur kī āgiā man maib sahai. Āpas kau kar(i) kachhu na janāvai. Har(i) Har(i) Nām(u) ridai sad dhiāvai. Man(u) bechai Sat(i)gur kai pās(i). Tis(u) sevak ke kāraj rās(i). Sevā karat hoe nih-kāmī. kau hot prāpat(i) Suāmī. Apnī kripā jis(u)  $\bar{a}p(i)$ kare-e. Nānak so sevak(u) Gur kī mat(i) le-e.(2)

The servitor, who in his Guru's dwelling stays,
Who, the behests of his Guru, mindfully obeys.
Who never himself of any consequence rates,
Whose mind ever on Lord-Naam meditates.
Who fully entrusts his mind to his Satguru,
In all his undertakings shall success ensue.
While busy in service who seeks no reward,
Such a servitor attains to His Sovran Lord.
On whom His Grace Himself bestows the Sovran Dieu,
Nanak, this servitor imbibes the teachings of his Guru.2.

ਬੀਸ ਬਿਸਵੇ ਗੁਰ ਕਾ ਮਨੁ ਮਾਨੈ॥ ਸੋ ਸੇਵਕੁ ਪਰਮੇਸੁਰ ਕੀ ਗਤਿ ਜਾਨੈ॥ ਸੋ ਸਤਿਗੁਰੁ ਜਿਸੁ ਰਿਦੈ ਹਰਿ ਨਾਉ॥ ਅਨਿਕ ਬਾਰ ਗੁਰ ਕਉ ਬਲਿ ਜਾਉ॥ ਸਰਬ ਨਿਧਾਨ ਜੀਅ ਕਾ ਦਾਤਾ॥ ਆਠ ਪਹਰ ਪਾਰਬ੍ਹਮ ਰੰਗਿ ਰਾਤਾ॥ ਬ੍ਰਮ ਮਹਿ ਜਨੂ ਜਨ ਮਹਿ ਪਾਰਬ੍ਹਮ । ਏਕਹਿ ਆਪਿ ਨਹੀ ਕਛੁ ਭਰਮੁ॥ ਸਹਸ ਸਿਆਨਪ ਲਇਆ ਨ ਜਾਈਐ॥ ਨਾਨਕ ਐਸਾ ਗੁਰੁ ਬਡਭਾਗੀ ਪਾਈਐ॥੩॥

gur kā Bīs bisve man(u)mānai. So sevak(u) Parmesur kī gat(i) jānai. So Sat(i)gur(u) jis(u) ridai Har(i) Nāo. Anik bār gurkau bal(i) jāo. Sarah nidhān iīa kā dātā. pahar Pārbrahm rang(i) rātā. Brahm maih jan(u) jan maih Pār-hrahm(u). Ekeh  $\bar{a}p(i)$  nahī kachhu hharam(u). siānap Sahas lae-ā na jāīai. Nānak aisā gur(u) had-hhāgī pāīai.(3)

Who comes up fully in the estimation of his Guru,
That servitor learns the stature of the Sovran Dieu.
In whose heart is lodged Lord's Naam, is a Satguru,
I am a sacrifice countless times to such a Guru.
He is the giver of all treasures, of spirit-reviving way,
Remains imbued with the Lord's love night and day.
The Deity abides in him, he abides in the Deity,
They are one and the same, there is no dubiety.
A thousand ingenuities in finding him don't help one,
Nanak, meeting such a Guru, through good fortune is done.3

#### SUKHMANI SAHIB - Astpadī-18

ਪੇਖਤ ਪਨੀਤ॥ ਸਫਲ ਦਰਸਨ ਚਰਨ ਗਤਿ ਨਿਰਮਲ ਗੇਤਿ॥ ਪਰਸਤ ਭੇਟਤ ਸੰਗਿ ਰਾਮ ਗਨ ਰਵੇ॥ ਪਾਰਬਹਮ ਕੀ ਗਵੇ ॥ ਦਰਗਰ ਕਰਿ ਬਚਨ ਕਰਨ ਆਘਾਨੇ॥ ਸਨਿ ਮਨਿ ਸੰਤੋਖ ਪਤੀਆਨੇ॥ ਆਤਮ ਅਖਓ ਜਾ ਕਾ ਮੰਤ∕॥ ਪਰਾ ਗਰ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਦਿਸ਼ਟਿ ਪੇਖੈ ਹੋਇ ਸੰਤ॥ ਬਿਅੰਤ ਕੀਮਤਿ ਨਹੀਂ ਪਾਇ॥ ਨਾਨਕ ਜਿਸ ਭਾਵੈ ਤਿਸ ਲਏ ਮਿਲਾਇ॥॥॥



His sight is ever fruitful, the beholder it purifies,
A touch of his Lotus-feet, one's conduct dignifies.
Under his tutelage, the Lord's praises one sings,
Which to the court of the Supremus one brings.
Listening to his words, the ears get supernal content,
The mind is becalmed and the soul becomes quiescent.
Consummate is the Satguru, everlasting is his sermon,
His glance is ambrosial, into a saint it transmutes one.
Countless are his virtues, beyond appraisal are they too,
Nanak, of whom He approves, makes him meet the Sat-

Guru.4.

ਜਿਹਬਾ ਏਕ ਉਸਤਤਿ ਅਨੇਕ॥ ਸਤਿ ਪਰਨ ਬਿਬੇਕ ॥ ਪਰਖ ਕਾਹ ਬੋਲ ਨ ਪਹਚਤ ਪਾਨੀ॥ ਅਗਮ ਅਗੋਚਰ ਪਭ ਨਿਰਬਾਨੀ ॥ ਨਿਰਵੈਰ ਨਿਰਾਹਾਰ ਸਖਦਾਈ ॥ ਤਾ ਕੀ ਕੀਮਤਿ ਕਿਨੈ ਨ ਪਾਈ॥ ਅਨਿਕ ਭਗਤ ਬੰਦਨ ਨਿਤ ਕਰਹਿ।।<sup>(</sup> ਕਮਲ ਹਿਰਦੇ ਸਿਮਰਹਿ॥ ਚਰਨ ਬਲਿਹਾਰੀ ਸਤਿਗਰ ਅਪਨੇ॥ ਸਦ ਨਾਨਕ ਜਿਸੂ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਐਸਾ ਪ੍ਰਭੂ ਜਪਨੇ ॥੫॥

Iihhā ekustat(i) anek. pūran Sat(i) Purakh bibek. pahuchat Kāhū bol na prānī. Agam agochar Prabb nirbānī. Nirāhār sukh-dāī. nirvair  $T\bar{a}$ kī kīmat(i) kinai napāī. bandan Anik bhagat nit Charan kamal hirdai simreb. Sad halihārī Sat(i)gur apne.  $N\bar{a}nak jis(u) pras\bar{a}d(i) ais\bar{a} Prabb(u) japne.(5)$ 

His glories are infinite, man has one tongue only, He is the Eternal Being, perfect judgement has He. No utterance can in any way appraise His Entity, Inaccessible, Unknowable, Immaculate is the Deity. He needs no repast, is above enmity, peace blesser, No human being has made His appraisement ever. Countless devotees daily offer Him their salutation, Upon His Lotus-Feet fix their mind in meditation.

I am ever and ever a sacrifice to my Sat-Guru Nanak, by whose grace, I dwell on such a glorious Dieu.5. ਇਹੁ ਹਰਿ ਰਸੁ ਪਾਵੈ ਜਨੁ ਕੋਇ॥ ਅੰਮ੍ਰਿਤੁ ਪੀਵੈ ਅਮਰੁ ਸੋ ਹੋਇ॥ ਉਸੁ ਪੁਰਖ ਕਾ ਨਾਹੀ ਕਦੇ ਬਿਨਾਸ॥ ਜਾ ਕੈ ਮਨਿ ਪ੍ਰਗਟੇ ਗੁਨਤਾਸ॥ ਆਠ ਪਹਰ ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੁ ਲੇਇ॥ ਸਚੁ ਉਪਦੇਸ਼ ਸੇਵਕ ਕਉ ਦੇਇ॥ ਮੋਹ ਮਾਇਆ ਕੈ ਸੰਗਿ ਨ ਲੇਪੁ॥ ਮਨ ਮਹਿ ਰਾਖੈ ਹਰਿ ਹਰਿ ਏਕੁ॥ ਅੰਧਕਾਰ ਦੀਪਕ ਪਰਗਾਸੇ॥ ਨਾਨਕ ਭਰਮ ਮੋਹ ਦਖ ਤਹ ਤੇ ਨਾਸੇ॥੬॥

Eh(u) Har(i) ras(u) pāvai jan(u) koe. Anmrit(u) pīvai amar(u) so hoe. Us(u) purakh kā nāhī kade binās. Jā kai man(i) pragte gun-tās. Āṭh pahar Har(i) kā Nām(u) le-e. Sach(u) updes(u) sevak kau de-e. Moh māiā kai sang(i) na lep(u). Man maih rākhai Har(i) Har(i) ek(u). Andhkār dīpak pargāse. Nānak hharm moh dukh tah te nāse. (6)

The savour of His Naam only a rare one obtains,
He partakes of this Nectar and immortality gains.
This person never falls into the Death's noose,
In whose heart is revealed the Fount of virtues.
Every moment of his life, Lord's Naam doth he utter,
And this true instruction, he imparts to his servitor.
From all worldly attachments, he keeps himself apart,
And enshrines the One Lord in his head and heart.
As the lighted lamp all around it, darkness clears away,
So, Nanak, from him delusions, attachment, woes veer
away.6.

ਤਪਤਿ ਮਾਹਿ ਨਾਢਿ ਵਰਤਾਈ॥ ਅਨਦ ਭਇਆ ਦਖ ਨਾਠੇ ਭਾਈ**॥** ਕੇ ਮਿਟੇ ਅੰਦੇਸੇ॥ ਜਨਮ ਮਰਨ वे ਪਰਨ ਉਪਦੇਸ਼ੇ॥ ਸਾਧ ਚਕਾ ਨਿਰਭੳ ਹੋਇ ਭੳ ਸਗਲ ਬਿਆਧਿ ਮਨ ਤੇ ਖੈ ਨਸੇ॥ ਜਿਸ ਕਾ ਸਾ ਤਿਨਿ ਕਿਰਪਾ ਧਾਰੀ॥ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਜਪਿ ਨਾਮ ਮਰਾਰੀ॥ ਥਿਤਿ ਪਾਈ ਚਕੇ ਭਮ ਗਵਨ॥ ਸੂਨਿ ਨਾਨਕ ਹਰਿ ਹਰਿ ਜਸੂ ਸਵਨ॥੭॥

Tapat(i) māhe thādh(i) vartāī. Anad(u)bhae-ā dukh nāthe bhāī. Ianam kе mite andese. maran Sādhū ke *pūran* updese. nirbhau Bhau chūkā hoe hase. Sagal  $bi\bar{a}db(i)$ tekhai nase. man tin(i)Iis kā sā  $kirp\bar{a}$ dhārī. Sādh sang(i) jap(i) Nām(u) Murārī.  $ch\bar{u}ke$ bbram Thit(i)pāī gavan. Sun(i) Nānak Har(i) Har(i) jas(u) sravan.(7)

In searing anguish, tranquil calm has he bestowed, Suffering has fled and within beatitude has flowed. Shed is the fear of transmigration's further run, Through edification by a Sadhu's perfect sermon. All fear is removed, in unafeared state we stay, All afflictions on the mind have ceased to prey. Who is our Lord, His grace on us did He bestow, In Sadhu's company, His Naam we intonate now. Equipoise have we gained, delusion, wandering disappear, Hearing the Lord's Eulogy, Nanak, with an attentive ear.7.

ਨਿਰਗਨ ਆਪਿ ਸਰਗਨ ਭੀ ਓਹੀ॥ ਕਲਾ ਧਾਰਿ ਜਿਨਿ ਸਗਲੀ ਮੋਹੀ॥ ਅਪਨੇ ਚਰਿਤ ਪ੍ਰਭਿ ਆਪਿ ਬਨਾਏ॥ ਅਪਨੀ ਕੀਮਤਿ ਆਪੇ ਪਾਏ ॥ ਨਾਹੀ ਕੋਇ॥ ਹਰਿ ਬਿਨ ਦਜਾ ਨਿਰੰਤਰਿ ਏਕੌ ਸੋਇ॥ ਸਰਬ ਓਤਿ ਪੋਤਿ ਰਵਿਆ ਰੰਗਾ′॥ ਭਏ ਸੰਗ ॥ ਪਗਾਸ ਸਾਧ ਰਚਿ ਰਚਨਾ ਅਪਨੀ ਕਲ ਧਾਰੀ॥ ਅਨਿਕ ਬਾਰ ਨਾਨਕ ਬਲਿਹਾਰੀ ॥੮॥੧੮॥

 $Nirgun(u) \bar{a}p(i) sargun(u) hh\bar{i} oh\bar{i}.$ Kalā dhār(i) jin(i) saglī mohī. Apne charit Prabb(i) āp(i) banāe.  $Apun\bar{i}$ kīmat(i) āpe pāe. Har(i) hin(u) dūjā nāhī koe. Sarah nirantar(i) eko soe. Ot(i) pot(i) raviā rūp rang. Bhae pragās sādh kai sang. Rach(i) rachnā apnī kal dhārī. Anik hār Nānak halihārī.(8.18)

He is Unmanifest Himself, also Manifest in all forms,
Assuming His Attributes, the world entire He charms.
His glorious marvels, the Sovran by Himself creates,
His Marvellousness only He by Himself appreciates.
Other than the Lord Himself, there exists no one,
Indwelling everywhere is only, the One Sovran.
He is intertwined in all the forms, and all the hues,
In the company of a Sadhu, this intelligence ensues.
Creating the Cosmos, through it He runs His potence,
Nanak, is ever a sacrifice to Him for His Magnificence.

## ਸਲੋਕੂ ॥

ਸਾਬਿ ਨ ਚਾਲੈ ਬਿਨੁ ਭਜਨ ਬਿਖਿਆ ਸਗਲੀ ਛਾਰੁ॥ ਹਰਿ ਹਰਿ ਨਾਮੁ ਕਮਾਵਨਾ ਨਾਨਕ ਇਹੁ ਧਨੁ ਸਾਰੁੰ॥੧॥

# SALOK(U)

Sāth(i) na chālai bin(u) bhajan, bikhiā saglī chhār(u). Har(i) Har(i) Nām(u) kamāvanā, Nānak eh(u) dhan(u) sār(u).(1)

#### SHALOK

Nothing avails, except Lord-devotion hereafter, All worldly allurements are dross. Earn the Wealth of Lord's Naam, Nanak, It is the finest to help one across.



# ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਸੰਤ ਜਨਾ ਮਿਲਿ ਕਰਹੁ ਬੀਚਾਰੁ॥
ਏਕੁ ਸਿਮਰਿ ਨਾਮ ਆਧਾਰੁ॥
ਅਵਰਿ ਉਪਾਵ ਸਭਿ ਮੀਤ ਬਿਸਾਰਹੁ॥
ਚਰਨ ਕਮਲ ਰਿਦ ਮਹਿ ਉਰਿ ਧਾਰਹੁ॥
ਕਰਨ ਕਾਰਨ ਸੌ ਪ੍ਰਭੁ ਸਮਰਥੁ॥
ਦ੍ਰਿੜੁ ਕਰਿ ਗਹੁਹੁ ਨਾਮੁ ਹਰਿ ਵਥੁ॥
ਇਹੁ ਧਨੁ ਸੰਚਹੁ ਹੋਵਹੁ ਭਗਵੰਤ॥
ਸੰਤ ਜਨਾ ਕਾ ਨਿਰਮਲ ਮੰਤ॥
ਏਕ ਆਸ ਰਾਖਹੁ ਮਨ ਮਾਹਿ॥
ਸਰਬ ਰੋਗ ਨਾਨਕ ਮਿਟਿ ਜਾਹਿ॥॥

### ASŢPADĪ.

Sant mil(i) karoh ianā bīchār(u). Ek(u)simar(i) Nām  $\bar{a}dh\bar{a}r(u)$ . Avar(i) upāv sabb(i)  $m\bar{\imath}t$ bisāroh. Charan kamal rid maih ur(i) dhāroh. Karan kāran so Prabb(u) samratb(u).  $Drir(u) kar(i) gabob N\bar{a}m(u) Har(i) vath(u).$ Eh(u) dhan(u) sanchoh hovoh hhagvant. Sant janā kā nirmal mant. Ek ās rākhoh man māhe. Sarab mit(i)rog Nänak jāhe.(1)

#### *ASHTPADI*

In the company of His saints contemplate His glory, Remember the One, make His Naam your sanctuary.

All other means ye renounce O, friend mine,
Only His Lotus-feet in thy heart enshrine.

To do or to cause, He alone has this Potence, Persevere with Naam, the boon of Providence.

Garner this wealth, become very fortunate, Of the Sovran Saints, it is the instruction immaculate.

In your mind for refuge on the One depend, Nanak, afflictions of all kinds in your life shall end

ਜਿਸ ਧਨ ਕੳ ਚਾਰਿ ਕੰਟ ਉਠਿ ਧਾਵਹਿ॥ ਧਨ ਹਰਿ ਸੇਵਾ ਤੇ ਪਾਵਹਿ॥ ਜਿਸ ਸਖ ਕੳ ਨਿਤ ਬਾਛਹਿ ਮੀਤ॥ ਸਖ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਪਰੀਤਿ ॥ ਜਿਸ ਸੌਭਾ ਕੳ ਕਰਹਿ ਭਲੀ ਕਰਨੀ॥ ਸਾ ਸੋਭਾ ਹਰਿ **ਭ**ਜ ਕੀ ਸਰਨੀ ॥ ਅਨਿਕ ਉਪਾਵੀ ਰੋਗ ਨ ਜਾਇ॥ ਮਿਟੈ ਹਰਿ ਅਵਖਧ ਸਰਬ ਨਿਧਾਨ ਮਹਿ ਹਰਿ ਨਾਮੂ ਨਿਧਾਨੂ॥ ਜਪਿ ਨਾਨਕ ਦਰਗਹਿ ਪਰਵਾਨ॥੨॥

Iis(u) dhan kau chār(i) kunt uth(i) dhāveh. Har(i) sevā dhan(u)tepāveh. Iis(u) sukh kau nit bāchheh mīt. So sukh(u)sādhū sang(i) prit(i). Iis(u) sobbā kau kareh bhalī karnī. Sã sobbā bhai(u) Har(i) kī sarnī. Anik upāvī rog(u)naiāe. mitai Har(i) avkhadh(u)Rog(u)Sarah nidhān maih Har(i) Nām(u) nidhān(u). dargah(i) parvān.(2) Jap(i) Nānak

The wealth for which you run in all directions in vain,
That wealth in the service of the Lord shall ye obtain.
My friend day and night, the peace you desiderate,
For it, love for the company of saints ye cultivate.
The glory for which noble deeds you undertake,
Seek the shelter of the Sovran Lord for its sake.
When countless measures fail a malady to cure,
By the ministry of His Naam, it's cured for sure.
His Naam is the finest of treasures of every kind,
Recite it Nanak, acceptance at His Court shall ye find.2.

ਮਨੁ ਪਰਬੋਧਹੁ ਹਰਿ ਕੈ ਨਾਇ॥
ਦਹ ਦਿਸਿ ਧਾਵਤ ਆਵੈ ਠਾਇ॥
ਤਾ ਕਉ ਬਿਘਨੁ ਨ ਲਾਗੈ ਕੋਇ॥
ਜਾ ਕੈ ਰਿਦੈ ਬਸੈ ਹਰਿ ਸੋਇ॥
ਕਲਿ ਤਾਤੀ ਠਾਂਢਾ ਹਰਿ ਨਾਉ॥
ਸਿਮਰਿ ਸਿਮਰਿ ਸਦਾ ਸੁਖ ਪਾਉ॥
ਭਉ ਬਿਨਸੈ ਪੂਰਨ ਹੋਇ ਆਸ॥/
ਭਗਤਿ ਭਾਇ ਆਤਮ ਪਰਗਾਸ॥
ਤਿਤੁ ਘਰਿ ਜਾਇ ਬਸੈ ਅਬਿਨਾਸੀ॥
ਕਹ ਨਾਨਕ ਕਾਟੀ ਜਮ ਫਾਸੀ॥=॥



Man(u) parhodhob Har(i) kai Nāe. Dah-dis(i) dhāvat āvai thāe. Tā kau highan(u) na lāgai koe. Jā kai ridai hasai Har(i) soe. Kal(i) tātī thāndhā Har(i) Nāo. Simar(i) Simar(i) sadā sukh pāo. Bhau hinsai pūran hoe ās. Bhagat(i) hhāe ātam pargās. Tit(u) ghar(i) jāe hasai Ahināsī. Kahu Nānak kātī jam phāsī.(3)

Enlighten your mind with the Lord's Naam, It then ceases its wandering and finds calm. No impediments can ever his way impede, In whose heart abides the Sovran indeed.

Kalyug is an inflamer, tranquil cool is His Naam, By constantly dwelling on it, attain eternal calm. Fear is seared and stilled the desire's commotion, The soul is enlightened thro' His loving devotion.

In his heart, the Eternal Sovran comes to stay, Nanak, Yama's noose for him is sundered away.3. ਤਤੁ ਬੀਚਾਰੁ ਕਹੈ ਜਨੁ ਸਾਚਾ॥
ਜਨਮਿ ਮਰੈ ਸੋ ਕਾਚੋ ਕਾਚਾ॥
ਆਵਾ ਗਵਨੁ ਮਿਟੈ ਪ੍ਰਭ ਸੇਵ॥
ਆਪੁ ਤਿਆਗਿ ਸਰਨਿ ਗੁਰਦੇਵ॥
ਇਉ ਰਤਨ ਜਨਮ ਕਾ ਹੋਇ ਉਧਾਰੁ॥
ਹਰਿ ਹਰਿ ਸਿਮਰਿ ਪ੍ਰਾਨ, ਆਧਾਰੁ॥
ਅਨਿਕ ਉਪਾਵ ਨ ਛੂਟਨਹਾਰੇ॥
ਸਿੰਮ੍ਰਿਤ ਸਾਸਤ ਬੇਦ ਬੀਚਾਰੇ॥
ਹਰਿ ਕੀ ਭਗਤਿ ਕਰਹੁ ਮਨੁ ਲਾਇ॥
ਮਨਿ ਬੰਛਤ ਨਾਨਕ ਫਲ ਪਾਇ॥੪॥

Tat(u) hīchār(u) kahai jan(u) sāchā. Janam(i) marai so kācho kāchā. Āvā-gavan(u) mitai Prabb sev.  $\bar{A}p(u)$ tiāg saran(i) Io ratan janam kā hoe udhār(u). Har(i) Har(i) simar(i) prān ādhār(u). chhūtan-hāre. Anik upāv naSāsat bīchāre. Sinmrit(i) Bed Har(i) kī bhagat(i) karob man(u) lāe. Man(i) banchbat Nānak phal pāe.(4)

On His Divine Essence, deliberates, the servitor true, Who continually takes birth and dies is truly untrue. All gyrations come to an end by serving the Lord, Seek the Guru's refuge, after your self you discard. Thus is realised, this precious life's true import, So dwell on the Lord, your life's true support. All other measures can not lead one to liberation, Not even Shastras, Smritis and Veda's deliberation. Worship the Sovran Lord with a focussed mind, Nanak, your mind's desiderata shall you then find.4.

ਸੰਗਿ ਨ ਚਾਲਸਿ ਤੇਰੈ ਧਨਾ॥ ਤੂੰ ਕਿਆ ਲਪਟਾਵਹਿ ਮੂਰਖ ਮਨਾ॥ ਸੁਤ ਮੀਤ ਕੁਟੰਬ ਅਰੁ ਬਨਿਤਾ॥ ਇਨ ਤੇ ਕਹਰੁ ਤੁਮ ਕਵਨ ਸਨਾਥਾ॥ ਰਾਜ ਰੰਗ ਮਾਇਆ ਬਿਸਥਾਰ॥ ਇਨ ਤੇ ਕਹਰੁ ਕਵਨ ਛੁਟਕਾਰ॥ ਅਸੁ ਹਸਤੀ ਰਥ ਅਸਵਾਰੀ॥/ ਝੂਠਾ ਡੰਫੁ ਝੂਠੁ ਪਾਸਾਰੀ॥ ਜਿਨਿ ਦੀਏ ਤਿਸੁ ਬੁਝੈ ਨ ਬਿਗਾਨਾ॥ ਨਾਮ ਬਿਸਾਰਿ ਨਾਨਕ ਪਛਤਾਨਾ॥੫॥

Saṅg(i) na chālas(i) terai dhanā.  $T\bar{u}n$  $kiar{a}$ lapţāveh mūrakh manā.  $m\bar{\imath}t$ kutanh ar(u)hanitā. In te kahoh tum kavan sanāthā. Rāj rang  $m\bar{a}i\bar{a}$ histhār. Intekahoh kavan chhutkār. asvārī. As(u)hastī rath danph(u)  $jh\bar{u}th(u)$ Ihūthā pāsārī. [in(i) dīe tis(u) bujhai na bigānā. Nām(u) bisār(i) Nānak pachhutānā.(5)

Your riches shall not hereafter accompany thee,
O foolish mind, why wrapt with them are ye.
From amongst your sons, friends, wife and family,
Opine which one can hereafter keep thee company.
From the world of sense-pleasures, power, greed,
Say, how can you get yourself absolutely freed.
Elephants, steeds, chariots and their rides elegant,
Are false trumpetry, and displays impermanent.
Who gave all these, discerns Him not the ignorant,
Nanak, forgetting His Naam at last doth he repent.5.

ਗੁਰ ਕੀ ਮਤਿ ਤੂੰ ਲੇਹਿ ਇਆਨੇ॥ ਭਗਤਿ ਬਿਨਾ ਬਹੁ ਡੂਬੇ ਸਿਆਨੇ॥ ਹਰਿ ਕੀ ਭਗਤਿ ਕਰਹੁ ਮਨ ਮੀਤ॥ ਨਿਰਮਲ ਹੋਇ ਤੁਮਾਰੋ ਚੀਤ॥ ਚਰਨ ਕਮਲ ਰਾਖਹੁ ਮਨ ਮਾਹਿ॥ ਜਨਮ ਜਨਮ ਕੇ ਕਿਲਬਿਖ ਜਾਹਿ॥ ਆਪਿ ਜਪਹੁ ਅਵਰਾ ਨਾਮੁ ਜਪਾਵਹੁ॥ ਸੁਨਤ ਕਰਤ ਰਹਤ ਗਤਿ ਪਾਵਹੁ॥ ਸਾਰ ਭੂਤ ਸਤਿ ਹਰਿ ਕੋ ਨਾਉ॥ ਸਹਜਿ ਸੁਭਾਇ ਨਾਨਕ ਗੁਨ ਗਾਉ॥੬॥

Gur kī mat(i) tūn leh(i) iāne. Bhagat(i) hinā hahu dūhe siāne. Har(i) kī hhagat(i) karoh man mīt. Nirmal hoe tumāro chīt. Charan kamal rākhoh man māhe. Janam janam ke kil-hikh jāhe. Āp(i) japoh avrā Nām(u) japāvoh. Sūnat kahat rahat gat(i) pāvoh. Sār hhūt sat(i) Har(i) ko Nāo. Sahaj(i) suhhāe Nānak gun gāo.(6)

Imbibe the teachings of the Guru, O nescience-bound, Many worldlywise men sans devotion have drowned. With devotion dwell on the Sovran Lord, my dear, That your psyche becomes chaste and crystal clear. The Lotus-Feet of the Lord in your heart cherish, Accumulated sin-loads of many lives shall perish. Contemplate His Naam, help others it contemplate, Singing, listening, practicing it, gain the sublime state. The essence of all sacriptures, is His Naam Eternal, Nanak, in equipoise, sing lovingly His Glory supernal.6.

ਗੁਨ ਗਾਵਤ ਤੇਰੀ ਉਤਰਸਿ ਮੈਲੂ॥ ਬਿਨਸਿ ਜਾਇ ਹਉਮੈ ਬਿਖੁ ਫੈਲੂ॥ ਹੋਹਿ ਅਚਿੰਤੁ ਬਸੈ ਸੂਖ ਨਾਲਿ॥ ਸਾਸਿ ਗ੍ਰਾਸਿ ਹਰਿ ਨਾਮੁ ਸਮਾਲਿ॥ ਛਾਡਿ ਸਿਆਨਪ ਸਗਲੀ ਮਨਾ॥ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਪਾਵਹਿ ਸਚੁ ਧਨਾ॥ ਹਰਿ ਪੂੰਜੀ ਸੰਚਿ ਕਰਹੁ ਬਿਉਹਾਰੁ॥ ਈਹਾ ਸੂਖੁ ਦਰਗਹ ਜੈਕਾਰੁ॥ ਸਰਬ ਨਿਰੰਤਰਿ ਏਕੋ ਦੇਖੁ॥ ਕਹ ਨਾਨਕ ਜਾ ਕੈ ਮਸਤਕਿ ਲੇਖੁ॥੭॥



Gun gāvat terī utras(i) mail(u). Binas(i) jāe haumai bikb(u) phail(u). Hohe achint(u) hasai sukh nāl(i).  $S\bar{a}s(i)$   $gr\bar{a}s(i)$  Har(i)  $N\bar{a}m(u)$   $sam\bar{a}l(i)$ . Chhād(i) siānap saglī manā. Sādh sang(i) pāveh sach(u) dhanā. Har(i) pūnjī sanch(i) karoh biohār(u). sukh(u) dargah Īhā jaikār(u). Sarab nirantar(i) eko dekh(u). Kabu Nānak jā kai mastak(i) lekh(u).(7)

By singing His eulogy, your inner filth shall be shed,
And seared shall be your ego, its venomous spread.
Freed of all cares, shall ye abide in perfect calm,
And with every breath shall remember His Naam.
All ingenuities and cleverness forgo, my mind,
In True Sodality, True Treasure shall ye then find.
Garner His Naam's Capital such doings undertake ye,
So find peace in this world, at His Court hailed be.
Perceives he the One pervading every cosmic bit,
Nanak, so doeth he, on whose brow is the Lord's grace-writ.7.

ਏਕੋ ਜਪਿ ਏਕੋ ਸਾਲਾਹਿ ॥ ਸਿਮਰਿ ਏਕੋ ਆਹਿ ॥ ਏਕ ਮਨ ਏਕਸ ਕੇ ਗਨ ਗਾੳ ਅਨੰਤ ॥ ਮਨਿ ਤਨਿ ਜਾਪਿ ਏਕ ਭਗਵੰਤ॥ ਏਕੋ ਏਕ ਏਕ ਹਰਿ ਆਪਿ॥ ਪੂਰਨ ਪੂਰਿ ਰਹਿਓ ਪ੍ਰਭੂ ਬਿਆਪਿ॥ ਤੇ ਅਨਿਕ ਬਿਸਥਾਰ ਏਕ ਭਏ ॥ ਏਕ ਅਰਾਹਿ ਪਰਾਛਤ ਗਏ ॥ ਮਨ ਤਨ ਅੰਤਰਿ ਏਕੂ ਪ੍ਰਭੂ ਰਾਤਾ॥ ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਨਾਨਕ ਇਕੂ ਜਾਤਾ ॥੮॥੧੯॥

Eko jap(i) eko sālāh(i). Ek(u)simar(i) eko āh(i). man Ekas gão ke gunanant. Man(i) tan(i)  $j\bar{a}p(i)$ ek bhagvant. Eko ek(u) ek(u)Har(i)  $\bar{a}p(i)$ . Pūran pūr(i) rahio Prahh(u) hiāp(i). bisthār ek Anik te bhae. Ek(u)arādh(i) prāchhat Man tan antar(i) ek(u) Prahh(u) rātā. Gur prasād(i) Nānak ik(u) jātā.(8.19)

Eulogise the One alone, Naam of One alone intone,
Remember the one alone, yearn for the One alone.
Sing of the Divine Attributes of the Infinite One,
Wholeheartedly ye, contemplate the One Sovran.
No one else but only the Sovran Himself is there,
Fully pervades the Sovran here and everywhere.
From the One, countless little worlds have emanated,
By worshipping the One, all sins are decimated.
Who gets fully imbued with the devotion of One Prabhu,
Nanak, he has realized the One by the grace of the
Guru.8.19.

# ਸਲੋਕੂ ॥

ਫਿਰਤ ਫਿਰਤ ਪ੍ਰਭ ਆਇਆ ਪਰਿਆ ਤਉ ਸਰਨਾਇ॥ ਨਾਨਕ ਕੀ ਪ੍ਰਭ ਬੇਨਤੀ ਅਪਨੀ ਭਗਤੀ ਲਾਇ॥੧॥

## SALOK(U)

Phirat phirat Prabh āiā pariā tau sarnāe. Nānak kī Prabh bentī apnī bhagtī lāe.(1)

### **SHALOK**

After much wandering have I come my Lord, And in supplication have fallen before Thee. This is Nanak's entreaty, O, my Sovran, In loving devotion for Thee, Thou engage me.

# ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਜਾਚਕ ਜਨੁ ਜਾਚੈ ਪ੍ਰਭ ਦਾਨੁ॥ ਕਿਰ ਕਿਰਪਾ ਦੇਵਹੁ ਹਰਿ ਨਾਮੁ॥ ਸਾਧ ਜਨਾ ਕੀ ਮਾਗਉ ਧੂਰਿ॥ ਪਾਰਬ੍ਰਹਮ ਮੇਰੀ ਸਰਧਾ ਪੂਰਿ॥ ਸਦਾ ਸਦਾ ਪ੍ਰਭ ਕੇ ਗੁਨ ਗਾਵਉ॥ ਸਾਸਿ ਸਾਸਿ ਪ੍ਰਭ ਤੁਮਹਿ ਧਿਆਵਉ॥ ਚਰਨ ਕਮਲ ਸਿਉ ਲਾਗੇ ਪ੍ਰੀਤਿ॥ ਭਗਤਿ ਕਰਉ ਪ੍ਰਭ ਕੀ ਨਿਤ ਨੀਤਿ॥ ਏਕ ਓਟ ਏਕੋ ਆਧਾਰੁ॥ ਨਾਨਕੁ ਮਾਗੇ ਨਾਮੁ ਪ੍ਰਭ ਸਾਰੁ॥॥।

# ASŢPADĪ.

Jāchak jan(u) jāchai Prahh dān(u). Kar(i) kirpā devob Har(i)  $N\bar{a}m(u)$ . Sādh janā kī māgau  $db\bar{u}r(i)$ . Pārbrahm sardhā  $mer\bar{\imath}$  $p\bar{u}r(i)$ . Sadā sadā Prabh ke gun gāvau. Sās(i) sās(i) Prabh tumeh dhiāvau. Charan kamal sio lāgai Bhagat(i) karau Prabh kī nit nīt(i). Ek oteko $\bar{a}db\bar{a}r(u)$ . Nānak(u) māgai Nām(u) Prahh sār(u).(1)

### **ASHTPADI**

I, a beggar, O Lord, beg a boon from Thee,
Showing Thy Grace grant Thy Naam to me.
I desiderate the dust of the Sadhus' feet,
O, Sovran Supreme, my desideration meet.
May I always sing my Sovran, Thy Eulogy,
May I, with my every breath, contemplate Thee.
May I, on Thy Lotus-Feet, focus my affection,
May I, day and night, engage in Thy devotion.
Thou art the only refuge, only stay withal,
Nanak begs Thy Naam, the quintessence of all.1.

ਪ੍ਭ ਕੀ ਦ੍ਰਿਸਟਿ ਮਹਾ ਸੁਖੁ ਹੋਇ॥
ਹਰਿ ਰਸ਼ੁੰ ਪਾਵੈ ਬਿਰਲਾ ਕੋਇ॥
ਜਿਨ ਚਾਖਿਆ ਸੇ ਜਨ ਤ੍ਰਿਪਤਾਨੇ॥
ਪੂਰਨ ਪੂਰਖ ਨਹੀ ਡੋਲਾਨੇ॥
ਸੂਭਰ ਭਰੇ ਪ੍ਰੇਮ ਰਸ ਰੰਗਿ॥
ਉਪਜੈ ਚਾਉ ਸਾਧ ਕੈ ਸੰਗਿ॥
ਪਰੇ ਸਰਨਿ ਆਨ ਸਭ ਤਿਆਗਿ॥
ਅੰਤਰਿ ਪ੍ਰਗਾਸ ਅਨਦਿਨੁ ਲਿਵ ਲਾਗਿ॥
ਬਡ ਭਾਗੀ ਜਪਿਆ ਪ੍ਰਭੂ ਸੋਇ॥
ਨਾਨਕ ਨਾਮਿ ਰਤੇ ਸਖ ਹੋਇ॥੨॥

Prabh kī drist(i) mahā sukh(u) hoe. Har(i) ras(u) pāvai birlā chākhiā *Jin* se jan triptāne. nahī Purakh dolāne. Subhar bhare prem ras rang(i). Upjai chāo sādh kai sang(i). Pare saran(i) ān sabb tiāg(i). Antar(i) pragās an-din(u) liv lāg(i). Bad-bhāgī japiā Prabb(u)  $N\bar{a}nak N\bar{a}m(i) rate sukh(u) hoe.(2)$ 

His Glance of Grace, supreme happiness contains,
But only a rare one the nectar of Naam obtains.
They gain true content, His Naam who savour,
They become perfect beings, never at all waver.
With His love's blissful feelings their entities brim,
In Sadhu-company springs desire to unite with Him.
Forsaking other's refuge, for His refuge implore they,
They get enlightened, who contemplate Him everyday.
Those blessed with good fortune repeat His Naam,
Nanak, imbued with Naam savour they beatific calm.2.

ਸੇਵਕ ਕੀ ਮਨਸਾ ਪੂਰੀ ਭਈ॥
ਸਤਿਗੁਰ ਤੇ ਨਿਰਮਲ ਮਤਿ ਲਈ॥
ਜਨ ਕਉ ਪ੍ਰਭੂ ਹੋਇਓ ਦਇਆਲੁ॥
ਸੇਵਕੁ ਕੀਨੋਂ ਸਦਾ ਨਿਹਾਲੁ॥
ਬੰਧਨ ਕਾਟਿ ਮੁਕਤਿ ਜਨੁ ਭਇਆ॥
ਜਨਮ ਮਰਨ ਦੂਖੁ ਭ੍ਰਮੁ ਗਇਆ॥
ਇਛ ਪੁਨੀ ਸਰਧਾ ਸਭ ਪੂਰੀ॥
ਰਵਿ ਰਹਿਆ ਸਦ ਸੰਗਿ ਹਜੂਰੀ॥
ਜਿਸ ਕਾ ਸਾ ਤਿਨਿ ਲੀਆ ਮਿਲਾਇ॥
ਨਾਨਕ ਭਗਤੀ ਨਾਮਿ ਸਮਾਇ॥॥॥

Sevak  $k\bar{\imath}$ mansā pūrī hhaī Sat(i)gur mat(i) $la\bar{\imath}$ tenirmal *Prabb(u)* boe-o Ian kau  $dae-\bar{a}l(u)$ . kīno sadā Sevak(u)  $nih\bar{a}l(u)$ . Bandhan kāţ(i) mukt(i) jan(u) hhae-ā. Janam maran dūkh(u) hhram(u) gae-ā. *Ichh* punī sardhā sabb būrī. rahiā sad saṅg(i) Rav(i)hajūrī. kā tin(i)  $l\bar{\imath}\bar{a}$ milāe. Iis sā Nānak hhagtī Nām(i)  $sam\bar{a}e.(3)$ 

The desire of his heart, the servitor obtains,
From his Sat-Guru, true instruction he gains.
To the servitor, the Sovran becomes merciful,
And ever keeps His servitor in a state, blissful.
Rending all worldly snares, the servitor gets liberty,
The fear of transmigration ends, dispelled is dubiety.
His faith is fully realized, his desires find content,
He is ever alive to the pervasion of the Omnipotent.
He, unifies him with Himself who is his creator.
Nanak, in Naam-devotion gets absorbed, the servitor.3.

ਸੋ ਕਿਉ ਬਿਸਰੈ ਜਿ ਘਾਲ ਨ ਭਾਨੈ॥
ਸੋ ਕਿਉ ਬਿਸਰੈ ਜਿ ਕੀਆ ਜਾਨੈ॥
ਸੋ ਕਿਉ ਬਿਸਰੈ ਜਿਨਿ ਸਭੁ ਕਿਛੁ ਦੀਆ॥
ਸੋ ਕਿਉ ਬਿਸਰੈ ਜਿ ਜੀਵਨ ਜੀਆ॥
ਸੋ ਕਿਉ ਬਿਸਰੈ ਜਿ ਅਗਨਿ ਮਹਿ ਰਾਖੈ॥
ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਕੋ ਬਿਰਲਾ ਲਾਖੈ॥
ਸੋ ਕਿਉ ਬਿਸਰੈ ਜਿ ਬਿਖੁ ਤੇ ਕਾਢੈ॥
ਜਨਮ ਜਨਮ ਕਾ ਟੂਟਾ ਗਾਢੈ॥
ਗੁਰਿ ਪੂਰੈ ਤਤੁ ਇਹੈ ਬੁਝਾਇਆ॥
ਪੁਭੂ ਅਪਨਾ ਨਾਨਕ ਜਨ ਧਿਆਇਆ॥੪॥

So kio bisrai je ghāl na bhānai. bisrai je kīā jānai. So kio hisrai jin(i) sahh(u) kichh(u) dīā. So kio bisrai je jīvan jīā. So kio bisrai je agan(i) maih rākhai. Gur prasād(i) ko birlā lākhai: So kio bisrai je bikh(u) te kādhai. Janam janam kā ţūţā gādhai. Gur(i) pūrai tat(u) ihai bujhāiā. Prahh(u) apnā Nānak jan dhiāiā.(4)

Why disremember Him, who duly rewards every toil of one, Why disremember Him, who fully regards every service done.

Why disremember Him, who has given us everything, Why disremember Him, who is the source of all living. Why disremember Him, in uterine fire who safeguards us, Through the Grace of Guru only a rare one perceives thus. Why disremember Him, from sin's mire who takes out one, And binds with Himself our ties since many lives broken. The perfect Guru, to whom imparts this true realization, Nanak, these servitors engage in their Lord's meditation.4.



ਸਾਜਨ ਸੰਭ ਕਰਹੁ ਇਹੁ ਕਾਮੁ॥
ਆਨ ਤਿਆਗਿ ਜਪਹੁ ਹਰਿ ਨਾਮੁ॥
ਸਿਮਰਿ ਸਿਮਰਿ ਸੁਖ ਪਾਵਹੁ॥
ਆਪਿ ਜਪਹੁ ਅਵਰਹ ਨਾਮੁ ਜਪਾਵਹੁ॥
ਭਗਤਿ ਭਾਇ ਤਰੀਐ ਸੰਸਾਰੁ॥
ਬਿਨੁ ਭਗਤੀ ਤਨੁ ਹੋਸੀ ਛਾਰੁ॥
ਸਰਬ ਕਲਿਆਣ ਸੂਖ ਨਿਧਿ ਨਾਮੁ॥
ਬੂਡਤ ਜਾਤ ਪਾਏ ਬਿਸਾ੍ਮੁ॥
ਸਗਲ ਦੂਖ ਕਾ ਹੋਵਤ ਨਾਸੁ॥
ਨਾਨਕ ਨਾਮੁ ਜਪਹੁ ਗੁਨਤਾਸੁ॥੫॥

Sājan sant karoh eh(u) kām(u). Ān tiāg(i) japoh Har(i) Nām(u). Simar(i) simar(i) simar(i) sukh pāvoh. Āp(i) japoh avarah Nām(u) japāvoh. Bhagat(i) hhāe tarīai sansār(u). Bin(u) hhagtī tan(u) hosī chhār(u). Sarah kaliān sūkh nidh(i) Nām(u). Būdat jāt pāe hisrām(u). Sagal dūkh kā hovat nās(u). Nānak Nām(u) japoh gun-tās(u). (5)

My dear saintly souls, only this work undertake,
On the Lord's Naam dwell, other doings blissful forsake.
By constant dwelling on it, attain easeful calm,
Recite it yourself, inspire others to recite Naam.
Thro' His loving devotion, the turbulent sea cross,
Sans His devotion, this body shall turn into dross.
Nam-Treasure contains all well-being and joy,
In it the drowning man finds a true life-buoy.
Afflictions of every kind shall then cease to be,
Nanak, on Naam, the Virtues' fount meditate ye.5.

ਉਪਜੀ ਪ੍ਰੀਤਿ ਪ੍ਰੇਮ ਰਸੁ ਚਾਉ॥
ਮਨ ਤਨ ਅੰਤਰਿ ਇਹੀ ਸੁਆਉ॥
ਨੇਤ੍ਰਹੁ ਪੇਖਿ ਦਰਸੁ ਸੁਖੁ ਹੋਇ॥
ਮਨੁ ਬਿਗਸੈ ਸਾਧ ਚਰਨ ਧੋਇ॥
ਭਗਤ ਜਨਾ ਕੈ ਮਨਿ ਤਨਿ ਰੰਗੁ॥
ਬਿਰਲਾ ਕੋਊ ਪਾਵੈ ਸੰਗੁ॥
ਏਕ ਬਸਤੁ ਦੀਜੈ ਕਰਿ ਮਇਆ॥
ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਨਾਮੁ ਜਪਿ ਲਇਆ॥
ਤਾ ਕੀ ਉਪਮਾ ਕਹੀ ਨ ਜਾਇ॥
ਨਾਨਕ ਰਹਿਆ ਸਰਬ ਸਮਾਇ॥੬॥

Upjī prīt(i) prem ras(u) chāo. Man tanantar(i)  $eb\bar{\imath}$ suāo. Netroh pekh(i) daras(u) sukh(u) hoe. Man(u) bigsai sādb charan dhoe. Bhagat janā kai man(i) tan(i) rang(i). Birlā pāvai koū sang(i). Ek basat(u) dījai kar(i) mae-ā. Gur prasād(i) Nām(u) jap(i) lae-ā. Τā kī upmā kahī rahiā sarah samāe.(6) Nānak

Within is a welling of love, for its savour a yearning, My body and mind is ever filled with this love-longing. Calm descends, when a sight of Him, catch my eyes, The washing of the Sadhu's feet, the mind beautifies. With love for Him is infused their body and mind, Only a rare one gains the company of their kind. O, Lord in Thy compassion, one boon to me grant: By the Guru's Grace, His Naam may I ever chant. Beyond description is the Lord, His Glory refulgent, Nanak, the Sovran Supremus is universally Immanent.6.

ਬਖਸੰਦ ਦੀਨ ਦਇਆਲ ॥ ਪ੍ਰਭ ਭਗਤਿ ਸਦਾ ਵਛਲ ਕਿਰਪਾਲ॥ ਗੋਬਿੰਦ ਅਨਾਬ ਨਾਥ ਗਪਾਲ॥ ਸਰਬ ਘਟਾ ਕਰਤ ਪ੍ਰਤਿਪਾਲ॥ ਆਦਿ ਪੁਰਖ ਕਾਰਣ ਕਰਤਾਰ॥ ਭਗਤ à ਪਾਨ ਜਨਾ ਅਧਾਰ॥ ਹੋਇ ਜਪੈ ਸ ਪਨੀਤ ॥∂ ਭਗਤਿ ਭਾਇ ਲਾਵੈ ਹੀਤ॥ ਮਨ ਹਮ ਨਿਰਗਨੀਆਰ ਨੀਚ ਅਜਾਨ ॥ ਨਾਨਕ ਤਮਰੀ ਸਰਨਿ ਪਰਖ ਭਗਵਾਨ॥੭॥

Prahh hakhsand  $d\bar{\imath}n$ dae-āl. vachhal Bhagat(i) sadā kirpāl. Anāth nāth Gohind Gupāl. Sarah ghatã karat pratipāl.  $\bar{A}d(i)$ Purakh kãran kartār. Bhagat janā ke adhār. prān jo Io japai suboe punīt. Bhagat(i) bbāe lāvai hīt. man Ham nirgunīār nīch ajān. Nānak tumrī saran(i) Purakh Bhagvān.(7)

- O, Thou forgiving Lord, Cherisher of the lowly, Lover of devotion for thyself, Clement eternally.
- O, Refuge of the refugeless, O, Gobind, O, Gopal,
- O, Thou, who sustains living beings, one and all.
- O, Thou, the Primal Being, the Cause and Causer,
- O, Thou, the very life breath of Thy Worshipper. Pure becomes he, whoso takes up Naam-recitation, On His loving devotion, fondly fixes his mentation.

We are nescient beings, mean and bereft of virtue, Saith Nanak, we seek Thy shelter O, Supremus Dieu.7.



ਸਰਬ ਬੈਕੁੰਠ ਮੁਕਤਿ ਮੋਖ ਪਾਏ॥ ਏਕ ਨਿਮਖ ਹਰਿ ਕੇ ਗੁਨ ਗਾਏ॥ ਅਨਿਕ ਰਾਜ ਭੋਗ ਬਡਿਆਈ॥ ਹਰਿ ਕੇ ਨਾਮ ਕੀ ਕਥਾ ਮਨਿ ਭਾਈ॥ ਬਹੁ ਭੋਜਨ ਕਾਪਰ ਸੰਗੀਤ॥ ਰਸਨਾ ਜਪਤੀ ਹਰਿ ਹਰਿ ਨੀਤ॥ ਭਲੀ ਸੁ ਕਰਨੀ ਸੋਭਾ ਧਨਵੰਤ॥ ਹਿਰਦੈ ਬਸੇ ਪੂਰਨ ਗੁਰ ਮੰਤ॥ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਪ੍ਰਭ ਦੇਹੁ ਨਿਵਾਸ॥ ਸਰਬ ਸੁਖ ਨਾਨਕ ਪਰਗਾਸ॥੮॥੨॥।

Sarah haikunth mukt(i) mokh pāe. Ek nimakh Har(i) ke gun gāe. Anik rāi bbog badiāī. Har(i) ke Nām kī kathā man(i) bhāī. Bahu bhojan kāpar sangīt. Rasnā japtī Har(i) Har(i) Bhalī su karnī sobhā dhanvant. Hirdai hase pūran gur Sādh sang(i) Prahh dehu nivās. Sarah sūkh Nānak pargās.(8.20)

It is the gaining of all the heavens and of salvation, If for a second one truly sings the Lord's laudation. It is gaining kingship, pleasures, honours many kind, If conversing about the Sovran appeals to the mind. It is wearing fine raiments, enjoying music, delicacies, If in the recital of His Naam, the tongue daily busies. He is truly wealthy, famous and in his working true, Perfect Guru's instruction, whose mind doth imbue.

The companionship of the saints, O, Lord, bless, Nanak, that within us springs total happiness.8.20

# ਸਲੌਕੂ ॥

ਸਰਗੁਨ ਨਿਰਗੁਨ ਨਿਰੰਕਾਰ ਸੁੰਨ ਸਮਾਧੀ ਆਪਿ॥ ਆਪਨ ਕੀਆ ਨਾਨਕਾ ਆਪੇ ਹੀ ਫਿਰਿ ਜਾਪਿ॥॥॥

# SALOK(U)

Sargun nirgun Nirankār sunn samādhī āp(i). Āpan kīā Nānkā āpe hī phir(i) jāp(i).

### **SHALOK**

The Formless One is Absolute and also Manifest, In Primordial Trance as well remains He. His own Creation and doings, O, Nanak, He is, Himself viewing all appraisingly.

# ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਜਬ ਅਕਾਰੁ ਇਹੁ ਕਛੁ ਨ ਦ੍ਰਿਸਟੇਤਾ॥
ਪਾਪ ਪੁੰਨ ਤਬ ਕਹ ਤੇ ਹੋਤਾ॥
ਜਬ ਧਾਰੀ ਆਪਨ ਸੁੰਨ ਸਮਾਧਿ॥
ਤਬ ਬੈਰ ਬਿਰੋਧ ਕਿਸੁ ਸੰਗਿ ਕਮਾਤਿ॥
ਜਬ ਇਸ ਕਾ ਬਰਨੁ ਰਿਹਨੁ ਨ ਜਾਪਤ॥
ਤਬ ਹਰਖ ਸੋਗ ਕਹੁ ਕਿਸਹਿ ਬਿਆਪਤ॥
ਜਬ ਆਪਨ ਆਪ ਆਪਿ ਪਾਰਬ੍ਹਮ॥
ਤਬ ਮੋਹ ਕਹਾ ਕਿਸੁ ਹੋਵਤ ਭਰਮ॥
ਆਪਨ ਖੇਲੁ ਆਪਿ ਵਰਤੀਜਾ॥
ਨਾਨਕ ਕਰਨੈਹਾਰੁ ਨ ਦੂਜਾ॥੧॥

# ASTPADĪ.

Jah akār(u) eh(u) kachu na dristetā. tab kab punn te Jah dhārī āpan sunn samādh(i). Tab hair hirodh kis(u) sang(i)  $kam\bar{a}t(i)$ . Jah is kā haran(u) chihan(u) na jāpat. Tah harakh sog kahu kiseh biāpat. Iab ātan āp  $\bar{a}p(i)$ Pārbrahm. Tah moh kahā kis(u) hovat bharam. Āpan kbel(u) $\bar{a}p(i)$ vartījā. Nānak karnai-bār(u) na  $d\bar{u}j\bar{a}.(1)$ 

### **ASHTPADI**

When there was not to be seen any human form,
Then who was there, good or evil to perform.
When He, Himself was lying in quiescent state,
Who could then with anyone an agonism create.
When no hue or feature of the Cosmos was seen there,
Then say who was there to feel joy or any grief to bear.
When there was the one and only one Supreme Deity,
Then where was attachment, who affected by dubiety.
His Universal Play, He Himself brings in operation,
Nanak, the Operator other than Himself, there is none.1.

ਜਬ ਹੋਵਤ ਪ੍ਰਭ ਕੇਵਲ ਧਨੀ॥
ਤਬ ਬੰਧ ਮੁਕਤਿ ਕਹੁ ਕਿਸ ਕਉ ਗਨੀ॥
ਜਬ ਏਕਹਿ ਹਰਿ ਅਗਮ ਅਪਾਰ॥
ਤਬ ਨਰਕ ਸੁਰਗ ਕਹੁ ਕਉਨ ਅਉਤਾਰ॥
ਜਬ ਨਿਰਗੁਨ ਪ੍ਰਭ ਸਹਜ ਸੁਭਾਇ॥
ਤਬ ਸਿਵ ਸਕਤਿ ਕਹੁਰ ਕਿਤੁ ਠਾਇ॥
ਜਬ ਆਪਹਿ ਆਪਿ ਅਪਨੀ ਜੋਤਿ ਧਰੈ॥
ਤਬ ਕਵਨ ਨਿਡਰੁ ਕਵਨ ਕਤ ਡਰੈ॥
ਆਪਨ ਚਲਿਤ ਆਪਿ ਕਰਨੈਹਾਰ॥
ਨਾਨਕ ਠਾਕੁਰ ਅਗਮ ਅਪਾਰ॥॥॥

Prabh keval dhanī. Jah bovat Tah handh mukt(i) kahu kis kau ganī. Har(i) Iah ekaih agam Tah narak surag kahu kaun autār. nirgun Prahh sahaj subhāe. Tah siv sakat(i) kahoh kit(u) thãe. Jab āpeh āp(i) apnī jot(i) dharai. Tah kavan nidar(u) kavan kat darai.  $\bar{A}$ pan chalit  $\bar{a}p(i)$ karnai-bār. apār.(2) Nānak Thākur agam

When there was Sovran Supremus, the only Entity,
Then who could be deemed in chains or at liberty.
When there was the Reachless, Infinite, Lord alone,
Then who were sent to Heaven or into Hell thrown.
When the Absolute Sovran lay in a quiescent state,
Where was consciousness, where matter inanimate.
When the Sovran within Himself held His refulgence,
Who feared anyone, who was without fright thence.
He is the Performer of His plays, passing strange,
Nanak, the Lord is Infinite, beyond perception's range.2.

\*:

ਅਬਿਨਾਸੀ ਸਖ ਆਪਨ ਆਸਨ॥ ਤਹ ਜਨਮ ਮਰਨ ਕਹੂ ਕਹਾ ਬਿਨਾਸਨ॥ ਸੋਇ॥ ਪਰਨ ਕਰਤਾ ਪਭ ਤਬ ਜਮ ਕੀ ਤਾਸ ਕਰਹ ਕਿਸ ਹੋਇ॥ ਜਬ ਅਬਿਗਤ ਅਗੋਚਰ ਪ੍ਰਭ ਏਕਾ॥ ਤਬ ਚਿਤ ਗੁਪਤ ਕਿਸੂ ਪੁਛਤ ਲੇਖਾ॥ ਜਬ ਨਾਥ ਨਿਰੰਜਨ ਅਗੋਚਰ ਅਗਾਧੇ/॥ ਤਬ ਕਉਨ ਛਟੇ ਕਉਨ ਬੰਧਨ ਬਾਪੈ॥ ਆਪਨ ਆਪ ਆਪ ਹੀ ਅਚਰਜਾ॥ ਨਾਨਕ ਆਪਨ ਰੂਪ ਆਪ ਹੀ ਉਪਰਜਾ॥੩॥

Abināsī sukh āpan āsan. Tah janam maran kahu kahā hināsan. pūran kartā Prabh(u)Tah jam kī trās kahoh kis(u) hoe. agochar Prabb ahigat ekā. Tah chitra gupat kis(u) pūchhat lekhā. Jah nāth niranjan agochar agādhe. Tab kaun chbute kaun bandhan bādbe. Āpan āp āp hī acharjā. Nānak āpan rūp āp hī uparjā.(3)

When the Eternal Sovran lay within His quiescent self, Then tell where was birth-death cycle, destruction itself. When there was only Himself, the Creator, the perfect, Then tell whom could the apprehension of death affect. When there was only the Unknowable, Sovran Eternal, Whom could call to account then the Scribes supernal. When only the Impeccable, Fathomless Lord was there, Who was then free, who trapped in the Mayaic snare. The Wondrous Being is Himself, His own peer infact, Nanak, He Himself created His own Manifest Aspect.3.

ਜਹ ਨਿਰਮਲ ਪੁਰਖੁ ਪੁਰਖ ਪਤਿ ਹੋਤਾ॥ ਤਹ ਬਿਨੁ ਮੈਲੁ ਕਹਰੁ ਕਿਆ ਧੋਤਾ॥ ਜਹ ਨਿਰੰਜਨ ਨਿਰੰਕਾਰ ਨਿਰਬਾਨ॥ ਤਹ ਕਉਨ ਕਉ ਮਾਨ ਕਉਨ ਅਭਿਮਾਨ॥ ਜਹ ਸਰੂਪ ਕੇਵਲ ਜਗਦੀਸ॥ ਤਹ ਛਲ ਛਿਦ੍ ਲਗਤ ਕਹੁ ਕੀਸ॥ ਜਹ ਜੋਤਿ ਸਰੂਪੀ ਜੋਤਿ ਸੰਗਿ ਸਮਾਵੈ॥ ਤਹ ਕਿਸਹਿ ਭੂਖ ਕਵਨੁ ਤ੍ਰਿਪਤਾਵੈ॥ ਕਰਨ ਕਰਾਵਨ ਕਰਨੈਹਾਰੁ॥ ਨਾਨਕ ਕਰਤੇ ਕਾ ਨਾਹਿ ਸਮਾਰ॥॥॥

Jah nirmal purakh(u) purakh-pat(i) hotā. Tah bin(u) mail(u) kahob kiā dhotā. Nirankār Jah niranjan  $Nirb\bar{a}n$ . Tah kaun kau mān kaun ahhimān. Iah sarūt keval jagdīs. Tah chhal chhidra lagat kahu kīs. Jah jot(i) sarūpī jot(i) saṅg(i) samāvai. Tah kiseh hhūkh kavan(u) triptāvai. karāvan  $karnaih\bar{a}r(u)$ . Karan Nānak karte kā nāhe sumār(u).(4).

When the Lord of beings was in the Immaculate State, There being no vileness do tell what could He depurate. When there was only the Formless, Impeccable, Absolute, Then who could feel pride or who could suffer disrepute. When the Being in Existence there was the Lord alone, Then who could be deluded or who to evil was prone. When the Radiant Lord was absorbed in His Radiance, Who could be satiated, who by cravings crazed thence. To do, to get things done, He is perfectly capable,

Nanak, the Lord Creator is not in anyway appraisable.4.

ਜਬ ਅਪਨੀ ਸੋਭਾ ਆਪਨ ਸੰਗਿ ਬਨਾਈ ॥
ਤਬ ਕਵਨ ਮਾਇ ਬਾਪ ਮਿਤ੍ਰ ਸੁਤ ਭਾਈ ॥
ਜਹ ਸਰਬ ਕਲਾ ਆਪਹਿ ਪਰਬੀਨ ॥
ਤਹ ਬੇਦ ਕਤੇਬ ਕਹਾ ਕੋਊ ਚੀਨ ॥
ਜਬ ਆਪਨ ਆਪੁ ਆਪਿ ਉਰਿ ਧਾਰੈ ॥
ਤਉ ਸਗਨ ਅਪਸਗਨ ਕਹਾ ਬੀਚਾਰੈ ॥
ਜਹ ਆਪਨ ਊਚ ਆਪਨ ਆਪਿ ਨੇਰਾ ॥
ਤਹ ਕਉਨ ਠਾਕੁਰੁ ਕਉਨੁ ਕਹੀਐ ਚੇਰਾ ॥
ਬਿਸਮਨ ਬਿਸਮ ਰਹੇ ਬਿਸਮਾਦ ॥
ਨਾਨਕ ਅਪਨੀ ਗਤਿ ਜਾਨਹੁ ਆਪਿ ॥੫॥

Iah apnī sobbā āpan sang hanāī. Tab kavan māe hāp mitra sut bhāī. parbīn. Iah sarab kalā āpeh Tah bed kateh kahā  $ko\bar{u}$ chīn.  $\bar{a}p(i)$  ur(i)Iah āpan  $\bar{a}p(u)$ dhārai. ap-sagan Tau sagan kahā hīchārai. Iah āpan  $\bar{u}ch$ āpan  $\bar{a}p(i)$ nerā. Tah kaun(u) ṭhākur(u) kaun(u) kahīai cherā. Bisman hisam rahe hismād.  $\bar{a}p(i).(5)$ Nānak apnī gat(i) jānob

When His Glorious Self within Him was lying latent,
Then there was no brother, son, friend and no parent.
When the Master of all faculties was Himself Parbrahm,
Then where were the scriptures, who able to peruse them.
When the Sovran Lord to Himself kept His own intent,
Then who could on the nature of omens give comment.
When the Lord Himself was high up and near as well,
Then who was the Master, who was the slave, pray tell.
Thy Entity transports the world into wonderment.
Nanak, of His wondrous stature, He alone is cognizant.5.

ਜਹ ਅਛਲ ਅਛੇਦ ਅਭੇਦ ਸਮਾਇਆ॥ ਉਹਾ ਕਿਸ਼ਹਿ ਬਿਆਪਤ ਮਾਇਆ॥ ਕੳ ਆਪਹਿ ਆਦੇਸ਼॥ ਕਾ ਨਾਹੀ ਪਰਵੇਸ ॥ ਤਿਹ ਗਣ ਜਹ ਏਕਹਿ ਏਕ ਏਕ ਭਗਵੰਤਾ॥ ਤਹ ਕਊਨ ਅਚਿੰਤ ਕਿਸ ਲਾਗੈ ਚਿੰਤਾ॥ ਜਹ ਆਪਨ ਆਪ ਆਪਿ ਪਤੀਆਰਾ॥ ਤਹ ਕਊਨ ਕਥੈ ਕਊਨ ਸਨਨੈਹਾਰਾ॥ ਬੇਅੰਤ ਉਚ ਬਹ ਤੇ ਨਾਨਕ ਆਪਸ ਕੳ ਆਪਹਿ ਪਹਚਾ॥੬॥

achhal achhed ahhed Iah samāiā. Ühā kiseh hiāpat māiā. Apas āpeh ādes(u). kau Tih(u)nāhī gun kā parves(u). Iah ekaih ek ekBhagvantā. Tah kaun(u) achint(u) kis(u) lāgai chintā. Iah āpan  $\bar{a}p(u)$  $\bar{a}p(i)$ patīārā. Tah kaun(u) kathai kaun(u) sun-nai-hārā. Bahu beant  $\bar{u}ch$ te pahūchā.(6) Nānak āpas kau āpeh

When He is in undupable, impartible, mysterious state, There being no human beings whom can Maya agitate. He offers to Himself, His great bepraisement.

The three Basal Attributes there have no advent,
When the One and only One Sovran Lord was there.
Then who was free of care and who beset with care,
When He, Himself, is the persuader of His Own Self.
Then who doth the talking, who is the listener itself,
He is loftier than the loftiest and infinitely great.
Nanak, He alone measures up to His splendid state.6.

ਜਹ ਆਪਿ ਰਚਿਓ ਪਰਪੰਚ ਅਕਾਰ॥ ਤਿਹ ਗਣ ਮਹਿ ਕੀਨੋ ਬਿਸਥਾਰ॥ ਪਾਪੂ ਪੂੰਨ ਤਹ ਭਈ ਕਹਾਵਤ॥ ਕੋੳ ਨਰਕ ਕੋੳ ਸਰਗ ਬੰਛਾਵਤ॥ ਮਾਇਆ ਜੰਜਾਲ॥ ਜਾਲ ਹੳਮੈ ਮੋਹ ਭਰਮ ਸ਼ਖ ਮਾਨ ਅਪਮਾਨ॥ ਅਨਿਕ ਪ੍ਰਕਾਰ ਕੀਓ ਬਖਾਨ ॥ ਆਪਨ ਖੇਲ ਆਪਿ ਕਰਿ ਦੇਖੈ॥ ਖੇਲ ਸੰਕੋਚੈ ਤੳ ਨਾਨਕ ਏਕੈ॥੭॥

 $[ah \bar{a}p(i)]$  rachio parpanch(u)  $ak\bar{a}r(u)$ . Tih(u) gun maih kīno bisthār(u). Pāp(u) punn(u) tah bhaī kahāvat. Koū narak koū surag banchbāvat. Āl māiā iāl janjāl. Haumai mob bharam bhai bhār.  $D\bar{u}kh$ sūkh mān apmān. Anik prakār  $k\bar{\imath}o$ hakhyān. Āpan khel(u) āp(i) kar(i) dekhai. Khel(u) sankochai tau Nānak ekai.(7)

When He Himself brought about the Cosmic Spread, And the three Basal Attributes of Maya in it He fed. When the terms goodness and sin became omni current, Some desired Heaven, some of Hell became a claimant. Then came the lures of Mammon, family entanglements, Egotism, delusions, oppressive fears and attachments. The feelings of honour, dishonour, happiness, sorrow. And numerous sentiments of varied descriptions also. His own play, He Himself enacts and beholds it fain, Nanak, when He folds up His play, is His Self again.7.

ਅਬਿਗਤ ਆਪਿ॥ ਜਹ ਭਗਤ ਤਹ ਪਸਰੇ ਜਹ ਪਾਸਾਰ ਸੰਤ ਪਰਤਾਪਿ ॥∄ ਪਾਖ ਕਾ ਆਪਹਿ ਧਨੀ ॥ ਦਹ ਸੌਭਾ ਕੀ ਉਨ ਬਨੀ ॥ ਕੳਤਕ ਕਰੈ सेंस ॥ ਅਨਦ ਆਪਹਿ ਭੋਗਨ ਨਿਰਜੋਗ ॥ ਰਸ ਜਿਸ ਭਾਵੈ ਤਿਸ ਆਪਨ ਨਾਇ ਲਾਵੈ/॥ ਤਿਸ ਖੇਲ ਖਿਲਾਵੇ ॥ ਬੇਸਮਾਰ ਅਤੋਲੈ ॥ ਅਗਨਤ ਅਬਾਹ ਜਿਊ ਬਲਾਵਰ ਤਿਊ ਨਾਨਕ ਦਾਸ ਬੋਲੈ ॥੮॥੨੧॥

Jah abigat(u) bhagat(u) tah  $\bar{a}p(i)$ . Jah pasrai pāsār(u) sant partāp(i).  $Duh\bar{u}$ pākh kā āpeh dhanī. Un $k\bar{\imath}$ sobbā un-hū banī. Āpeb karai anad choj. kautak Apeb ras bbogan nirjog. Jis(u) bhāvai tis(u) āpan nāe lāvai. Jis(u) bhāvai tis(u) khel khilāvai. Be-sumār athāh a-ganat atolai. Jio bulāvoh tio Nānak dās bolai.(8.21)

The Formless One is there Himself, where is His devotee, The Expanse is spread for establishing His saint's dignity. He is the Lord of both the saintly and the Mayaic states, Saint's glory, Maya's impress to their own natures relates. He, Himself performs marvels and plays games refreshing, He is detached Himself, yet all the sensations is He feeling. Whom He, so Wills, engages him in His Naam's devotion, Whom He, so Wills, entangles him in the world's commotion. O Infinite, Fathomless, Countless, beyond measure at all, What Thou cause him to say that utters Nanak, Thy Thrall.8.21.

# *ਸਲੋਕੁ ।।* ਜੀਅ ਜੰਤ ਕੇ ਠਾਕੁਰਾ ਆਪੇ ਵਰਤਣਹਾਰ ॥ ਨਾਨਕ ਏਕੋ ਪਸਰਿਆ ਦੂਜਾ ਕਹ ਦ੍ਰਿਸਟਾਰ ॥੧॥

# SALOK(U)

Jīa jant ke Ṭhākurā āpe vartaṇ-hār. Nānak eko pasariā dūjā kah drisṭār.(1)

### **SHALOK**

O, Thou, Sovran Lord of every living being, Thou art Thyself operative everywhere. Nanak, only the One Lord is All-pervading, Who else can be seen at all anywhere.

# ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਆਪਿ ਕਥੇ ਆਪਿ ਸੁਨਨੈਹਾਰੁ॥
ਆਪਹਿ ਏਕੁ ਆਪਿ ਬਿਸਥਾਰੁ॥
ਜਾ ਤਿਸੁ ਭਾਵੈ ਤਾ ਸ੍ਰਿਸਟਿ ਉਪਾਏ॥
ਆਪਨੈ ਭਾਣੈ ਲਏ ਸਮਾਏ॥
ਤੁਮ ਤੇ ਭਿੰਨ ਨਹੀਂ ਕਿਛੁ ਹੋਇ॥
ਆਪਨ ਸੂਤਿ ਸਭੁ ਜਗਤੁ ਪਰੋਇ॥
ਜਾ ਕਉ ਪ੍ਭ ਜੀਉ ਆਪਿ ਬੁਝਾਏ॥
ਸਚੁ ਨਾਮੁ ਸੋਈ ਜਨੁ ਪਾਏ॥
ਸੋ ਸਮਦਰਸੀ ਤਤ ਕਾ ਬੇਤਾ॥
ਨਾਨਕ ਸਗਲ ਸਿਸਟਿ ਕਾ ਜੇਤਾ॥੧॥

#### ASTPADĪ.

Āp(i) kathai āp(i) sun-nai-hār(u). Āpeh ek(u) āp(i) histhār(u). Jā tis(u) hhāvai tā srist upāe. Āpnai hhānai lae samāe. Tum te hhinn nahī kichh(u) hoe. Āpan sūt(i) sahh(u) jagat(u) paroe. Jā kau Prahh jīo āp(i) hujhāe. Sach(u) Nām(u) soī jan(u) pāe. So sam-darsī tat kā hetā. Nānak sagal srist(i) kā jetā.(1)

### *ASHTPADI*

He, Himself speaks and the listener thereof also is He, He, Himself is One and Himself the cosmic multiplicity. When He, so Wills, then the Cosmic entirety He creates, In His Will, this Universe within Himself He assimilates. Nothing at all happens except that of His performance, He keeps strung in His Order the total Cosmic Expanse. Whom the dear Lord, imparts perception supernal,

Whom the dear Lord, imparts perception supernal,
That servitor of the Lord receives His Naam eternal.
He has realised the truth and looks on all equally,
Nanak, He is the conquerer of all the foibles worldly.1.



ਜੀਅ ਜੰਤ੍ਰ ਸਭ ਤਾ ਕੈ ਹਾਥ॥
ਦੀਨ ਦਇਆਲ ਅਨਾਥ ਕੋ ਨਾਥੁ॥
ਜਿਸੁ ਰਾਖੈ ਤਿਸੁ ਕੋਇ ਨ ਮਾਰੈ॥
ਸੋ ਮੂਆ ਜਿਸੁ ਮਨਹੁ ਬਿਸਾਰੈ॥
ਤਿਸੁ ਤਜਿ ਅਵਰ ਕਹਾ ਕੋ ਜਾਇ॥
ਸਭ ਸਿਰਿ ਏਕੁ ਨਿਰੰਜਨ ਰਾਇ॥
ਜੀਅ ਕੀ ਜੁਗਤਿ ਜਾ ਕੈ ਸਭ ਹਾਥਿ॥
ਅੰਤਰਿ ਬਾਹਰਿ ਜਾਨਹੁ ਸਾਥਿ॥
ਗੁਨ ਨਿਧਾਨ ਬੇਅੰਤ ਅਪਾਰ॥
ਨਾਨਕ ਦਾਸ ਸਦਾ ਬਲਿਹਾਰ॥੨॥

Jīa jantra sabh tā kai hāth.

Dīn dae-āl anāth ko nāth(u).

Jis(u) rākhai tis koe na mārai.

So mūā jis(u) manoh hisārai.

Tis(u) taj(i) avar kahā ko jāe.

Sahh sir(i) ek(u) Niranjan Rāe.

Jīa kī jugat(i) jā kai sahh hāth(i).

Antar(i) hāhar(i) jānoh sāth(i).

Gun nidhān heant apār.

Nānak dās sadā halihār.(2)

The life of all beings are controlled by Parbrahm, He cherishes the lowly and espouses society's scum. No one can kill that person whom the Lord guards, He is dead already, whom the Sovran disregards. Abandoning Him, for shelter where-to can we run, Over everyone runs the writ of the Immaculate One. Who controls the working of one's psyche in totality, Within and without, perceive Him ever in thy vicinity. Infinite, Boundless, of all virtues is He the Master, A sacrifice eternally to Him is Nanak, His servitor.2.

ਪੂਰਨਿ ਪੂਰਿ ਰਹੇ ਦਇਆਲ॥
ਸਭ ਊਪਰਿ ਹੋਵਤ ਕਿਰਪਾਲ॥
ਅਪਨੇ ਕਰਤਬ ਜਾਨੇ ਆਪਿ॥
ਅੰਤਰਜਾਮੀ ਰਹਿਓ ਬਿਆਪਿ॥
ਪ੍ਤਿਪਾਲੈ ਜੀਅਨ ਬਹੁ ਭਾਤਿ॥
ਜੋ ਜੋ ਰਚਿਓ ਸੁ ਤਿਸਹਿ ਧਿਆਤਿ॥
ਜਿਸੁ ਭਾਵੈ ਤਿਸੁ ਲਏ ਮਿਲਾਇ॥
ਭਗਤਿ ਕਰਹਿ ਹਰਿ ਕੇ ਗੁਣ ਗਾਇ॥
ਮਨ ਅੰਤਰਿ ਬਿਸ੍ਰਾਸੁ ਕਰਿ ਮਾਨਿਆ॥
ਕਰਨਹਾਰੁ ਨਾਨਕ ਇਕੁ ਜਾਨਿਆ॥॥॥

Pūran(i)  $p\bar{u}r(i)$ rahe dae-āl. Sabb  $\bar{u}par(i)$ hovat kirpāl. Apne kartab *i*ānai  $\bar{a}p(i)$ . Antarjāmī rahio  $bi\bar{a}p(i)$ . jīan Pratipālai babu bbāt(i). Jo jo rachio su tiseb dbiāt(i). Iis(u) bhāvai tis(u) lae milāe. Bhagat(i) kareh Har(i) ke gun gāe. Man antar(i) bisvās(u) kar(i) māniā. Karan-hār(u) Nānak ik(u) jāniā.(3)

Absolute is the Compassionate Lord's pervasion,
His beneficence He bestows liberally on everyone.
Of His own doings, He alone Himself is aware,
The Inner Controller operates fully everywhere.
He sustains the creatures in ways of various kind,
All His creatures contemplate Him in their mind.
Whom He so Wills, with Himself, He unifies him,
The Sovran he worships, His praise doth he hymn.
With absolute faith within, in his Lord who believes,
Nanak, the one Lord as the Eternal Doer he perceives.3

ਜਨੂ ਲਾਗਾ ਹਰਿ ਏਕੈ ਨਾਇ॥
ਤਿਸ ਕੀ ਆਸ ਨ ਬਿਰਥੀ ਜਾਇ॥
ਸੇਵਕ ਕਉ ਸੇਵਾ ਬਨਿ ਆਈ॥
ਹੁਕਮੁ ਬੂਝਿ ਪਰਮ ਪਦੁ ਪਾਈ॥
ਇਸ ਤੇ ਊਪਰਿ ਨਹੀ ਬੀਚਾਰੁ॥
ਜਾ ਕੈ ਮਨਿ ਬਸਿਆ ਨਿਰੰਕਾਰੁ॥
ਬੰਧਨ ਤੋਰਿ ਭਏ ਨਿਰਵੈਰ॥
ਅਨਦਿਨੁ ਪੂਜਹਿ ਗੁਰ ਕੇ ਪੈਰ॥
ਇਹ ਲੋਕ ਸੁਖੀਏ ਪਰਲੋਕ ਸੁਹੇਲੇ॥
ਨਾਨਕ ਹਰਿ ਪ੍ਰਭਿ ਆਪਹਿ ਮੇਲੇ॥॥॥

Jan(u) lāgā Har(i) ekai Tis kĩ ās birthī na jāe. Sevak kau sevā 'ban(i) āī. Hukam(u) būjb(i) param-pad(u) pāī. Is te  $\bar{u}par(i)$  nabī  $b\bar{i}cb\bar{a}r(u)$ . Iā kai man(i) basiā Nirankār(u). Bandhan tor(i)bhae nir-vair. An-din(u)pūjeb gur ke loksukbīe parlok suhele. Nānak Har(i) Prabh(i) āpeh mele.(4)

The servitor devotes himself fully to Naam-practice,
In the realization of his hope, he never goes amiss.
The service of such a servitor, Lord's acceptance gains,
Acquiescing in His Will, the liberated state he obtains.
There can be no other consideration of a higher kind,
Than the abiding of the Formless Lord in one's mind.
Breaking all bonds of worldliness, such rise above enmity,
Ever they contemplate their Guru with absolute humility.
They live happily herein, and serenity hereafter find,
Nanak, the Sovran makes them with Himself affined.4.

ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਮਿਲਿ ਕਰਹੁ ਅਨੰਦ॥
ਗੁਨ ਗਾਵਹੁ ਪ੍ਰਭ ਪਰਮਾਨੰਦ॥
ਰਾਮ ਨਾਮ ਤਤੁ ਕਰਹੁ ਬੀਚਾਰੁ॥
ਦੁਲਭ ਦੇਹ ਕਾ ਕਰਹੁ ਉਧਾਰੁ॥
ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਬਚਨ ਹਰਿ ਕੇ ਗੁਨ ਗਾਉ॥
ਪ੍ਰਾਨ ਤਰਨ ਕਾ ਇਹੈ ਸੁਆਉ॥
ਆਠ ਪਹਰ ਪ੍ਰਭ ਪੇਖਹੁ ਨੇਰਾ॥
ਮਿਟੈ ਅਗਿਆਨੁ ਬਿਨਸੈ ਅੰਧੇਰਾ॥
ਸੁਨਿ ਉਪਦੇਸ਼ ਹਿਰਦੈ ਬਸਾਵਹੁ॥
ਮਨ ਇਛੇ ਨਾਨਕ ਫਲ ਪਾਵਹੁ॥੫॥

Sādh-sang(i) mil(i) karoh anand. Gun gāvoh Prahh Parmānand. Rām Nām tat(u) karoh bīchār(u). Durlahh deh kā karoh udhār(u). Anmrit hachan Har(i) ke gun gāo. Prān taran kā ehai suāo. Āth pahar Prahh pekhoh nerā. Miṭai agiān(u) binsai andherā. Sun(i) updes(u) hirdai hasāvoh. Man ichhe Nānak phal pāvoh. (5)

Joining the holy congregation, bliss ye do realize,
As the Lord of Perfect Bliss, there you eulogise.
On the essence of the Lord's Naam, cogitate,
The rarely obtained human life ye emancipate.
His eternalising Word, His praise ye intonate,
It is the only way for a being to itself liberate.
Perceive the Sovran Lord all the time in nearness,
Thy nescience shall disappear as well all darkness.
Hearing the Guru's Gospel, it in thy heart retain,
The desideratum of thy mind, Nanak, shall ye obtain.5.

ਹਲਤੁ ਪਲਤੁ ਦੁਇ ਲੇਹੁ ਸਵਾਰਿ॥ ਰਾਮ ਨਾਮੁ ਅੰਤਰਿ ਉਰਿ ਧਾਰਿ॥ ਪੂਰੇ ਗੁਰ ਕੀ ਪੂਰੀ ਦੀਖਿਆ॥ ਜਿਸੁ ਮਨਿ ਬਸੈ ਤਿਸੁ ਸਾਚੁ ਪਰੀਖਿਆ॥ ਮਨਿ ਤਨਿ ਨਾਮੁ ਜਪਹੁ ਲਿਵ ਲਾਇ॥ ਦੂਖੁ ਦਰਦੁ ਮਨ ਤੇ ਭਉ ਜਾਇ॥ ਸਚੁ ਵਾਪਾਰੁ ਕਰਹੁ ਵਾਪਾਰੀ॥ ਦਰਗਹ ਨਿਬਹੈ ਖੇਪ ਤੁਮਾਰੀ॥ ਏਕਾ ਟੇਕ ਰਖਹੁ ਮਨ ਮਾਹਿ॥ ਨਾਨਕ ਬਹੁਰਿ ਨ ਆਵਹਿ ਜਾਹਿ॥੬॥

Halat(u) palat(u) due lebu savār(i).  $R\bar{a}m N\bar{a}m(u) antar(i) ur(i) db\bar{a}r(i)$ pūrī  $P\bar{u}re$ gur $k\bar{\imath}$ Jis(u) man(i) hasai tis(u) sāch(u) parīkhiā. Man(i) tan(i) Nām(u) japoh liv lāe. dard(u) man te bhau jāe.  $D\bar{u}kh$ Sach(u) vāpār(u) karob vāpārī. Dargah nib-bai khep tumārī.  $Ek\bar{a}$ rakhoh māhe. tek man hahur(i) na Nānak āveh jāhe.(6)

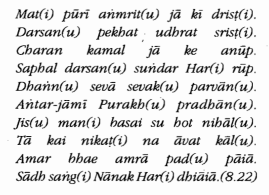
To your life, here and hereafter, edification ye impart, When the Lord's Naam you enshrine in your heart. Consummate is the instruction of the perfect Guru, Whose mind fully imbibes it, he perceives the True. Recite the Lord's Naam with body and mind fixated, From your mind, grief, pain and fear are eradicated. O vendor, deal ye in the Naam's merchandise true, That your ware is accepted at the Court of the Dieu. Hold fast in your mind to the refuge of the One, Nanak, that your transmigrations are forever done.6.

ਤਿਸ ਤੇ ਦੂਰਿ ਕਹਾ ਕੋ ਜਾਇ॥ ਉਬਰੈ ਰਾਖਨਹਾਰੁ ਧਿਆਇ॥ ਨਿਰਭਉ ਜਪੈ ਸਗਲ ਭਉ ਮਿਟੈ॥ ਪ੍ਰਭ ਕਿਰਪਾ ਤੇ ਪ੍ਰਾਣੀ ਛੁਟੈ॥ ਜਿਸੁ ਪ੍ਰਭ ਰਾਖੈ ਤਿਸੁ ਨਾਹੀ ਦੂਖ॥ ਨਾਮੁ ਜਪਤ ਮਨਿ ਹੋਵਤ ਸੂਖ॥ ਚਿੰਤਾ ਜਾਇ ਮਿਟੈ ਅਹੰਕਾਰੁ॥ ਤਿਸੁ ਜਨ ਕਉ ਕੋਇ ਨ ਪਹੁਚਨਹਾਰੁ॥ ਸਿਰ ਊਪਰਿ ਠਾਢਾ ਗੁਰੁ ਸੂਰਾ॥ ਨਾਨਕ ਤਾ ਕੇ ਕਾਰਜ ਪੂਰਾ॥੭॥

Tis  $d\bar{u}r(i)$ kahā ko tejāe. rākhan-hār(u) Ubrai dhiāe. Nirbhau japai sagal bbau mitai. Prabb kirpā prānī chhutai. te[is(u) Prahh(u) rākhai tis(u) nāhī dūkh. man(i) Nām japat hovat sūkh. Chintā jāe ahankār. mitai Tis(u) jan kau koe na pahuchan-hār(u). Sir  $\bar{u}par(i)$ thādhā gur(u) sūrā. Nānak pūrā.(7) tã ke kāraj

Breaking away from Him, one has nowhere to turn to, One is saved by the contemplation of the Soviour true. By dwelling on the Fearless all fears are obliterated, Thro' the grace of the Guru the being gets liberated. Whom the Lord shields, feels he no grief of any kind, On intonating His Naam, tranquil becomes his mind. His pride gets fully erased, all his vexations disappear, No one can measure upto him, to become his compeer. Over him ever stands guard, the redoubtable Guru, Nanak, all his undertakings successfully go through.7.

ਮਤਿ ਪੂਰੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤੂ ਜਾ ਕ੍ਰੀ ਦ੍ਰਿਸਟਿ॥ ਉਧਰਤ ਸ਼ਿਸਟਿ॥ ਪੇਖਤ ਚਰਨ ਅਨਪ ॥ : ਕਮਲ ਸਫਲ ਦਰਸਨ ਸੰਦਰ ਹਰਿ ਰਪ॥ ਧੰਨ ਸੇਵਾ ਸੇਵਕ ਪਰਵਾਨ॥ ` ਅੰਤਰਜਾਮੀ ਪਰਖ ਪਧਾਨ ॥ ਜਿਸ ਮਨਿ ਬਸੈ ਸੂ ਹੋਤ ਨਿਹਾਲ/॥ ਤਾ ਕੈ ਨਿਕਟਿ ਨ ਆਵਤ ਕਾਲੂ॥ ਕਏ ਪਦ ਪਾਇਆ॥ ਅਮਰਾ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਨਾਨਕ ਹਰਿ ਧਿਆਇਆ ॥੮॥੨੨॥



Perfect is whose understanding, whose look eternalising, Getting a glimpse of whom is for all the world edifying. Whose Lotus-Feet in their beauty are without a parallel, Beauteous is the Sovran's form, His glimpse is beneficial. Blessed is His service and acceptable is His servant, A Diviner of hearts is He, a Personage pre-eminent. In whose heart the Lord abides, blessed he becomes, The spectre of death in his proximity noways comes. They transcend transmigration, gain the eternal state, Nanak, in the holy sodality, the Lord who contemplate.8.22.

# ਸਲੋਕੂ ॥

ਗਿਆਨ ਅੰਜਨੂ ਗੁਰਿ ਦੀਆ ਅਗਿਆਨ ਅੰਧੇਰ ਬਿਨਾਸੁ॥ ਹਰਿ ਕਿਰਪਾ ਤੇ ਸੰਤ ਭੇਟਿਆ ਨਾਨਕ ਮਨਿ ਪਰਗਾਸੂ॥੧॥

# SALOK(U)

Giān anjan Gur(i) dīā agiān andher hinās(u). Har(i) kirpā te sant hheṭiā Nānak man(i) pargās(u).(1)

#### **SHALOK**

The Guru has blessed the eyes with divine vision, The darkness of nescience has vanished, lo. The Guru's grace brought in contact with a saint, Nanak, the mind with enlightenment is aglow.

# ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਸੰਤ ਸੰਗਿ ਅੰਤਰਿ ਪ੍ਰਭੂ ਡੀਠਾ॥
ਨਾਮੁ ਪ੍ਰਭੂ ਕਾ ਲਾਗਾ ਮੀਠਾ॥
ਸਗਲ ਸਮਿਗ੍ਰੀ ਏਕਸ਼ੁ ਘਟ ਮਾਹਿ॥
ਅਨਿਕ ਰੰਗ ਨਾਨਾ ਦ੍ਰਿਸਟਾਹਿ॥
ਨਉਨਿਧਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤੁ ਪ੍ਰਭ ਕਾ ਨਾਮੁ॥
ਦੇਹੀ ਮਹਿ ਇਸ ਕਾ ਬਿਸ੍ਰਾਮੁ॥
ਸੁੰਨ ਸਮਾਧਿ ਅਨਹਤ ਤਹ ਨਾਦ॥
ਕਹਨੂ ਨ ਜਾਈ ਅਚਰਜ ਬਿਸਮਾਦ॥
ਤਿਨਿ ਦੇਖਿਆ ਜਿਸੂ ਆਪਿ ਦਿਖਾਏ॥
ਨਾਨਕ ਤਿਸੂ ਜਨ ਸੋਝੀ ਪਾਏ॥੧॥

# **ASȚPADĪ**

Sant sang(i) antar(i) Prabh(u) dithā. Nām(u) Prabhū kā lāgā mīthā. ekas(u) Sagal samigrī ghat māhe. Anik rang  $n\bar{a}n\bar{a}$ dristāhe. Nau-nidh(i) anmrit(u) Prabh  $k\bar{a}$   $N\bar{a}m(u)$ . Dehī maih kā bisrām(u). is samādh(i) an-hat tah nād. Sunn Kahan(u) na jāī acharaj bismād. Tin(i)dekhiā  $iis(u) \dot ap(i)$ dikhāe. Nānak tis(u) jan sojhī pāe.(1)

### *ASHTPADI*

I have seen the Lord within, in the saint's company, The Sovran Lord's Naam, now savours sweet to me. Within the One's Being lies the entire universe.

Seen there are human dramas, countless, diverse, The Lord's Naam is nectar above treasures of all kind. Its dwelling place is within the human body, we find, There is absence of thought, unstruck melody is heard. Its marvellousness can't be by word of mouth uttered, All this he beholds, whom He such a vision endows.

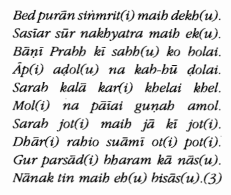
Nanak, on this servitor supernal perception He bestows. 1.

ਅੰਤਰਿ ਸੋ ਬਾਹਰਿ ਅਨੰਤ ॥ ਘਟਿ ਘਟਿ ਬਿਆਪਿ ਰਹਿਆ ਭਗਵੰਤ॥ ਧਰਨਿ ਮਾਹਿ ਆਕਾਸ ਪਇਆਲ॥ ਲੋਕ ਪਰਨ ਪਤਿਪਾਲ॥ ਸਰਬ ਬਨਿ ਤਿਨਿ ਪਰਬਤਿ ਹੈ ਪਾਰਬਹਮ॥ ਜੈਸੀ ਆਗਿਆ ਤੈਸਾ ਕਰਮ ॥ ਮਾਹਿ ॥ ਪਉਣ ਪਾਣੀ ਬੈਸੰਤਰ ਕੰਟ ਦਹ ਦਿਸੇ ਸਮਾਹਿ॥ ਤਿਸ ਤੇ ਭਿੰਨ ਨਹੀਂ ਕੋ ਠਾਉ॥ ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਨਾਨਕ ਸੂਖੁ ਪਾਉ॥੨॥

So antar(i) so hāhar(i) Ghat(i) ghat(i) hiāt(i) rahiā hhagvant. Dharan(i) māhe ākās pae-āl. Sarah lok pūran pratipāl. Ban(i) tin(i) parhat(i) hai Pār-brahm(u).āgiā taisā *Jaisī* Paun pānī baisantar māhe. Chār(i) dah-dise samābe. kunt Tis bhinn nahī ko thāo. Gur prasād(i) Nānak sukh(u) pāo.(2)

The Infinite Lord is within everything and without too,
Through each and every being pulsates the Sovran True.
He pervades the earth, the sky and the regions far off,
He sustains fully the beings of all habitations thereof.
Mounts, forests and glades, pervades the Supremus,
As the Sovran commands, all beings perform thus.
Pervades He the winds, all the fires and all waters,
Permeates in all the directions, all the four quarters.
There is nothing, no place sans His eternal presence,
Nanak, gain ye peace, thro' this, Guru-given intelligence.2.

ਬੇਦ ਪੁਰਾਨ ਸਿੰਮ੍ਰਿਤ ਮਹਿ ਦੇਖੁ॥
ਸਸੀਅਰ ਸੂਰ ਨਖ੍ਰਤ੍ਰ ਮਹਿ ਏਕੁ॥
ਬਾਣੀ ਪ੍ਰਭ ਕੀ ਸਭੂ ਕੋ ਬੋਲੈ॥
ਆਪਿ ਅਡੋਲੁ ਨ ਕਬਹੂ ਡੋਲੈ॥
ਸਰਬ ਕਲਾ ਕਰਿ ਖੇਲੈ ਖੇਲ॥
ਮੋਲਿ ਨ ਪਾਈਐ ਗੁਣਹ ਅਮੋਲ॥
ਸਰਬ ਜੋਤਿ ਮਹਿ ਜਾ ਕੀ ਜੋਤਿ॥
ਧਾਰਿ ਰਹਿਓ ਸੁਆਮੀ ਓਤਿ ਪੋਤਿ॥
ਗੁਰ ਪਰਸਾਦਿ ਭਰਮ ਕਾ ਨਾਸੁ॥
ਨਾਨਕ ਤਿਨ ਮਹਿ ਏਹ ਬਿਸਾਸ॥॥॥



In Vedas, Puranas, Simrities perceive His presence,
In Sun, moon and stars is the One's immanence.
Every being utters what the Lord makes him to say,
He, Himself is ever equipoised and wavers no way.
He plays His games, employing all His puissance.
He is inestimable, beyond appraisal is His excellence,
Through all lights shines forth His eternal refulgence.
He sustains as warp and woof the fabric of existence,
By the grace of the Guru is all their dubiety shed,
Nanak, in their mind His omnipresence gets embedded.3.

ਸੰਤ ਜਨਾ ਕਾ ਪੇਖਨੁ ਸਭੂ ਬ੍ਹਮ॥
ਸੰਤ ਜਨਾ ਕੈ ਹਿਰਦੇ ਸਭਿ ਧਰਮ॥
ਸੰਤ ਜਨਾ ਸੁਨਹਿ ਸੁਭ ਬਚਨ॥
ਸਰਬ ਬਿਆਪੀ ਰਾਮ ਸੰਗਿ ਰਚਨ॥
ਜਿਨਿ ਜਾਤਾ ਤਿਸ ਕੀ ਇਹ ਰਹਤ॥
ਸਤਿ ਬਚਨ ਸਾਧੂ ਸਭਿ ਕਹਤ॥
ਜੋ ਜੋ ਹੋਇ ਸੋਈ ਸੁਖੁ ਮਾਨੈ॥
ਕਰਨ ਕਰਾਵਨਹਾਰੁ ਪ੍ਰਭੂ ਜਾਨੈ॥
ਅੰਤਰਿ ਬਸੇ ਬਾਹਰਿ ਭੀ ਓਹੀ॥
ਨਾਨਕ ਦਰਸਨੁ ਦੇਖਿ ਸਭ ਮੋਹੀ॥੪॥

Sant janā kā pekhan(u) sahh(u) Brahm. Sant janā kai birdai sabb(i) dbaram. Sant janā suneb subb hachan. Sarah hiāpī Rām saṅg(i) rachan. Iin(i) jātā tis  $k\bar{\imath}$ rahat. eh Sat(i) bachan sādhū sabh(i) kahat. Io jo boe so $\bar{i}$  sukh(u) mānai. Karan karāvan-hār(u) Prahh(u) jānai. Antar(i) base hāhar bbī Nānak darsan(u) dekh(i) sahh mohī.(4)

Whatever the saintly persons see in the Sovran verily, In their minds all thoughts are of righteousness only. Only the good utterances, the saintly folks listen to, They are ever absorbed in the all-pervading Dieu. Who have realized Him they know this in sooth: That what the Sadhu says is nothing but the truth. Whatever takes place is for their felicity they aver, They realize the Sovran as the Doer and the Causer. Within abides the Sovran, pervades without as well, Nanak, the visualization of this casts a universal spell.4.

ਆਪਿ ਸਤਿ ਕੀਆ ਸਭੂ ਸਤਿ॥ ਤਿਸੂ ਪ੍ਰਭ ਤੇ ਸਗਲੀ ਉਤਪਤਿ॥ ਤਿਸੂ ਭਾਵੈ ਤਾ ਕਰੇ ਬਿਸਥਾਰੁ॥ ਤਿਸੂ ਭਾਵੈ ਤਾ ਏਕੰਕਾਰੁ॥ ਅਨਿਕ ਕਲਾ ਲਖੀ ਨਹ ਜਾਇ॥ ਜਿਸੂ ਭਾਵੈ ਤਿਸੂ ਲਏ ਮਿਲਾਇ॥ ਕਵਨ ਨਿਕਟਿ ਕਵਨ ਕਹੀਐ ਦੂਰਿ॥/ ਆਪੇ ਆਪਿ ਆਪ ਭਰਪੂਰਿ॥ ਅੰਤਰਗਤਿ ਜਿਸੂ ਆਪਿ ਜਨਾਏ॥ ਨਾਨਕ ਤਿਸ ਜਨ ਆਪਿ ਬਝਾਏ॥੫॥

Āp(i) sat(i) kīā sahh(u) sat(i). Tis(u) Prahh te saglī utpat(i). Tis(u) hhāvai tā kare histhār(u). Tis(u) hhāvai tā ekaṅkār(u). Anik kalā lakhī nah jāe. Jis(u) hhāvai tis(u) lae milāe. Kavan nikat(i) kavan kahīai dūr(i). Āpe āp(i) āp hharpūr(i). Antar-gat(i) jis(u) āp(i) janāe. Nānak tis(u) jan āp(i) hujhāe.(5)

True is He, Himself, all that He hath created is true,
All the Expanse hath ensued from the Sovran Dieu.
If He so Wills, He brings about His cosmic Extension,
If He so Wills, He becomes again the Unmanifest One.
Beyond man's comprehension are His powers untold,
Whomsoever He so Wills, He takes him into His fold.
Who can be called as near Him or at a great distance,
When He, all by Himself, fully pervades His expanse.
Of the inner edified state, whom He makes to conceive,
Nanak, His absolute pervasion, He causes him to perceive.5.

ਸਰਬ ਭੂਤ ਆਪਿ ਵਰਤਾਰਾ॥
ਸਰਬ ਨੈਨ ਆਪਿ ਪੇਖਨਹਾਰਾ॥
ਸਗਲ ਸਮਗ੍ਰੀ ਜਾ ਕਾ ਤਨਾ॥
ਆਪਨ ਜਸੁ ਆਪ ਹੀ ਸੁਨਾ॥
ਆਵਨ ਜਾਨੁ ਇਕੁ ਖੇਲੁ ਬਨਾਇਆ॥
ਆਗਿਆਕਾਰੀ ਕੀਨੀ ਮਾਇਆ॥
ਸਭ ਕੈ ਮਧਿ ਅਲਿਪਤੋ ਰਹੈ॥
ਜੋ ਕਿਛੁ ਕਹਣਾ ਸੁ ਆਪੇ ਕਹੈ॥
ਆਗਿਆ ਆਵੈ ਆਗਿਆ ਜਾਇ॥
ਨਾਨਕ ਜਾ ਭਾਵੈ ਤਾ ਲਏ ਸਮਾਇ॥੬॥

bbūt Sarah āp(i) vartārā. Sarah nain āp(i) pekhan-hārā. Sagal samagrī jā kā tanā. Āpan jas(u) āp bī sunā.  $\bar{A}van j\bar{a}n(u) ik(u) khel hanāiā.$ Āgiā-kārī kīnī māiā. Sahh kai madh(i) alipto rahai. Jo kichh(u) kahṇā su āpe kahai. Āgiā āvai āgiā Nānak jā bhāvai tā lae samāe.(6)

Through all living beings, functions the Prime Mover,
Through all their eyes, He is Himself the observer.
The Cosmic Totality forms His Substantial Self,
His personal laudation He listens to, Himself.
All comings and goings, His sport He hath made,
The web of worldliness works as His hand-maid.
He exists within all, yet aloof from all He stays,
Whatsoever is to be said, that He, Himself says.
As ordained man takes birth, as ordained he dies,
Nanak, whom He so Wills, him with Himself unifies.6.



ਇਸ ਤੇ ਹੋਇ ਸੁ ਨਾਹੀ ਬੁਰਾ॥ ਓਰੈ ਕਹਰੁ ਕਿਨੈ ਕਛੁ ਕਰਾ॥ ਆਪਿ ਭਲਾ ਕਰਤੂਤਿ ਅਤਿ ਨੀਕੀ॥ ਆਪੇ ਜਾਨੈ ਅਪਨੇ ਜੀ ਕੀ॥ ਆਪਿ ਸਾਚੁ ਧਾਰੀ ਸਭ ਸਾਚੁ॥ ਓਤਿ ਪੋਤਿ ਆਪਨ ਸੰਗਿ ਰਾਚੁ॥ ਤਾ ਕੀ ਗਤਿ ਮਿਤਿ ਕਹੀ ਨ ਜਾਇ॥ ਦੂਸਰ ਹੋਇ ਤ ਸੋਝੀ ਪਾਇ॥ ਤਿਸ ਕਾ ਕੀਆ ਸਭੁ ਪਰਵਾਨੁ॥ ਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਨਾਨਕ ਇਹੁ ਜਾਨੁ॥੭॥

Is hoe nāhī burā. suOrai kahoh kinai kachh(u) karā.  $\bar{A}p(i)$  bhalā kart $\bar{u}t(i)$  at(i) nīkī. Āpe jānai apne jī  $\tilde{A}p(i)$   $s\bar{a}ch(u)$   $dh\bar{a}r\bar{i}$  sahh  $s\bar{a}ch(u)$ . Ot(i) pot(i) āpan saṅg(i) rāch(u). Tā kī gat(i) mit(i) kahī na jāe. hoe pāe. Dūsar sojbī ta Tis  $k\bar{a}$   $k\bar{i}\bar{a}$  sabh(u)  $parv\bar{a}n(u)$ . Gur prasād(i) Nānak eh(u) jān(u).(7)

What He doth or causeth to be done, is harmful never, Pray tell who other than Him, hath done anything ever. He is noble Himself, extremely good are His actions, Only He, Himself knows what lies in His mentations. True is He, all the Creation that He sustains is True, With Himself, which is woven, through and through. His measure, the state of His Being is past expression, Were there one besides, he could give his impression. Acceptable to everyone is all that He hath done,

ਤਿਸ਼ ਹੋਇ॥ ਸਦਾ ਸੁਖ ਲਏ ਆਪਿ ਮਿਲਾਇ ਪ੍ਰਭੂ ਓਹ 🕛 ਧਨਵੰਤ ਕਲਵੰਤ ਪਤਿਵੰਤ ॥ ਜੀਵਨ ਮਕਤਿ ਜਿਸ ਰਿਦੈ ਭਗਵੰਤ ॥ ਧੰਨੂ ਧੰਨੂ ਆਇਆ ॥ ਧੰਨ ਜਨੂ ਪਸਾਦਿ ਜਿਸ ਤਰਾਇਆ॥ ਸਭ ਜਗਤ ਆਵਨ ਇਹੈ ਜਨ ਕਾ ਸਆਓ ॥ ਚਿਤਿ ਸੰਗਿ ਆਵੈ ਨਾਉ॥ ਜਨ ਆਪਿ ਮਕਤੂ ਕਰੈ ਮੁਕਤ ਸੌਸਾਰ ॥ ਨਾਨਕ ਤਿਸ ਜਨ ਕੳ ਸਦਾ ਨਮਸਕਾਰ ॥੮॥੨੩॥

jānai tis(u) sadā sukh(u)boe.  $\tilde{A}p(i)$ milāe lae Prabh(u)soe. Oh(u) dhanvant(u) kulvant(u) pat(i)vant(u). Jīvan mukt(i) jis(u) ridai Bhagvant(u).  $Dhann(u) dhann(u) dhann(u) jan(u) \bar{a}i\bar{a}$ . Jis(u) pras $\bar{a}d(i)$  sabh(u) jagat(u) tar $\bar{a}i\bar{a}$ . kā Ian  $\bar{a}van$ ihai suão. saṅg(i) chit(i) āvai Jan  $\bar{A}p(i)$  mukt(u) mukt(u) karai sans $\bar{a}r(u)$ . Nānak tis(u) jan kau sadā Namaskār.(8.23)

Eternal peace he enjoys, who all this comprehends,
The Supreme Lord that being, with Himself blends.
He is verily well born, honourable and truly affluent,
Liberated-alive, in whose heart abides the Omniscient.
Blessed indeed blessed, is the coming of His devotee,
By whose grace gets liberated, the entire humanity.
The purpose of such a man's coming here is we find,
That in his company, His Naam comes to your mind.
Liberated is he himself, all the world he liberates,
Nanak, such a devotee forever and ever, acclaim we.8.23.

# ਸਲੌਕੂ ॥

ਪੂਰਾ ਪ੍ਰਭੁ ਆਰਾਧਿਆ ਪੂਰਾ ਜਾ ਕਾ ਨਾਉ॥ ਨਾਨਕ ਪੂਰਾ ਪਾਇਆ ਪੂਰੇ ਕੇ ਗੁਨ ਗਾਉ॥੧॥

### SALOK(U)

Pūrā Prahh(u) ārādhiā pūrā jā kā Nāo. Nānak pūrā pāiā pūre ke gun gāo.(1)

### **SHALOK**

Whose Contemplated the Consummate Sovran,
Whose Naam is Consummate too.
Nanak, he attained the Consummate One,
Eulogise ye the Consummate Dieu.

# ਅਸਟਪਦੀ ॥

ਪੂਰੇ ਗੁਰ ਕਾ ਸੁਨਿ ਉਪਦੇਸੁ॥
ਪਾਰਬ੍ਹਮੁ ਨਿਕਟਿ ਕਰਿ ਪੇਖੁ॥
ਸਾਸਿ ਸਾਸਿ ਸਿਮਰਹੁ ਗੋਬਿੰਦ॥
ਮਨ ਅੰਤਰ ਕੀ ਉਤਰੇ ਚਿੰਦ॥
ਅਸ ਅਨਿਤ ਤਿਆਗਹੁ ਤਰੰਗ॥
ਸੰਤ ਜਨਾ ਕੀ ਧੂਰਿ ਮਨ ਮੰਗ॥
ਆਪੁ ਛੋਡਿ ਬੇਨਤੀ ਕਰਹੁ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਅਗਨਿ ਸਾਗਰੁ ਤਰਹੁ॥
ਹਰਿ ਧਨ ਕੇ ਭਰਿ ਲੇਹੁ ਭੰਡਾਰ॥
ਨਾਨਕ ਗੁਰ ਪੂਰੇ ਨਮਸਕਾਰ॥੧॥

# ASŢPADĪ.

updes(u). Pūre kā sun(i) gur  $P\bar{a}rbrahm(u)$  nikat(i) kar(i) pekh(u). Sās(i) sās(i) simrob Gobind. Man chind. antar kī utrai Ās tiāgoh anit tarang. Sant janā kī dbūr(i) man mang.  $\bar{A}p(u)$ chhod(i) bentī Sādh sang(i) agan(i) sāgar(u) taroh. Har(i) dhan ke hhar(i) lehu hhandār. pūre namaskār.(1) Nānak gur

### **ASHTPADI**

Hearing the Perfect Guru's instruction true,
Perceive the Lord Supremus ever near you.
With every breath remember the Sovran Deity,
From your mind shall disappear every anxiety.
Surging desires for the transient things ye allay,
For the dust of the saints' feet in your mind pray.
Renouncing your egotism, humbly supplicate Him,
In the saint's company, the Ocean of Fire ye swim.
With the wealth of the Lord's Naam fill your coffer,
Nanak, to the perfect Guru, your salutations you offer.1.

ਖੇਮ ਕੁਸਲ ਸਹਜ ਆਨੰਦ॥
ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਭਜੁ ਪਰਮਾਨੰਦ॥
ਨਰਕ ਨਿਵਾਰਿ ਉਧਾਰਹੁ ਜੀਉ॥
ਗੁਨ ਗੋਬਿੰਦ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਰਸੁ ਪੀਉ॥
ਚਿਤਿ ਚਿਤਵਹੁ ਨਾਰਾਇਣ ਏਕ॥
ਏਕ ਰੂਪ ਜਾ ਕੇ ਰੰਗ ਅਨੇਕ॥
ਗੋਪਾਲ ਦਾਮੋਦਰ ਦੀਨ ਦਇਆਲ॥
ਦੁਖ ਭੰਜਨ ਪੂਰਨ ਕਿਰਪਾਲ॥
ਸਿਮਰਿ ਸਿਮਰਿ ਨਾਮੁ ਬਾਰੇ ਬਾਰ॥
ਨਾਨਕ ਜੀਅ ਕਾ ਇਹੈ ਅਧਾਰ॥॥॥

Khem kusal sahaj ānand. Sādh sang(i) hhaj(u) Parmānand. Narak nivār(i) udhāroh Gun Gobind anmrit ras(u) pīo. Chit(i) chitvoh Nārāin ek. Ek rūp jā ke rang anek. Gopāl dāmodar  $d\bar{\imath}n$ dae-āl. pūran Dukh-bhanjan kirpāl. Simar(i) simar(i) Nām(u) bāran-bār. Nānak jīa kā ehai adhār.(2)

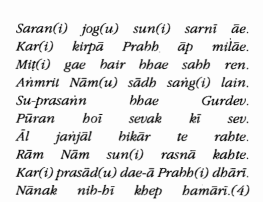
Weal, calm life and bliss of equipoised state gain ye,
When the All-Blissful, ye contemplate in saint's company.
Dispelling hellish tendencies, your soul ye deliver,
As ye praise His virtues, His Naam's nectar savour.
Keep the One Sovran Lord ever fresh in your remembrance,
He is One, infinite are His nuances, infinite variance.
Sustainer of the universe, tender-hearted for the lowly,
Annuller of suffering, All-pervading, gracious wholly.
Over and over again, on His Naam repeatedly dwell,
Nanak, for every soul-being, this is the refuge primal.2.

ਉਤਮ ਸਲੋਕ ਸਾਧ ਕੇ ਬਚਨ॥
ਅਮੁਲੀਕ ਲਾਲ ਏਹਿ ਰਤਨ॥
ਸੁਨਤ ਕਮਾਵਤ ਹੋਤ ਉਧਾਰ॥
ਆਪਿ ਤਰੇ ਲੋਕਹ ਨਿਸਤਾਰ॥
ਸਫਲ ਜੀਵਨੁ ਸਫਲੁ ਤਾ ਕਾ ਸੰਗੁ॥
ਜਾ ਕੇ ਮਨਿ ਲਾਗਾ ਹਰਿ ਰੰਗੁ॥
ਜੈ ਜੈ ਸਬਦੁ ਅਨਾਹਦੁ ਵਾਜੈ॥
ਸੁਨਿ ਸੁਨਿ ਅਨਦ ਕਰੇ ਪ੍ਰਭੁ ਗਾਜੈ॥
ਪ੍ਰਗਟੇ ਗੁਪਾਲ ਮਹਾਂਤ ਕੇ ਮਾਥੇ॥
ਨਾਨਕ ਉਧਰੇ ਤਿਨ ਕੈ ਸਾਥੇ॥॥॥

Utam salok sādh ke. bachan. Amulīk läl eh(i) ratan. kamāvat bot udhār. Sunat lokah Ap(i)tarai nistār. Saphal jīvan(u) saphal tā kā sang(u). Jā kai man(i) lāgā Har(i) rang(i). Jai jai sahad(u) anāhad(u) vājai. Sun(i) sun(i) anad kare Prabb(u) gājai. Pragțe Gupāl mahānt kai māthe. Nānak udbretin kai  $s\bar{a}the.(3)$ 

The utterances of a saint are the holiest of eulogies,
They are the priceless gems and invaluable rubies.
Who listens, lives accordingly, edified becomes he,
He liberates himself and helps liberate humanity.
Fruitful is his life and his company too is fruitful,
With love for his Sovran, is whose heart brimful.
Within him ceaselessly ring, the strains triumphal,
Bliss savours he, listening to the Melody Celestial.
On the noble man's brow is revealed the Lord's glow,
Nanak, in such a person's company many across the Main
row.3.

ਸਰਨਿ ਜੋਗੁ ਸੁਨਿ ਸਰਨੀ ਆਏ॥ ਕਿਰ ਕਿਰਪਾ ਪ੍ਰਭ ਆਪ ਮਿਲਾਏ॥ ਮਿਟਿ ਗਏ ਬੈਰ ਭਏ ਸਭ ਰੇਨ॥ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਨਾਮੁ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਲੈਨ॥ ਸੁਪ੍ਸੰਨ ਭਏ ਗੁਰਦੇਵ॥ ਪੂਰਨ ਹੋਈ ਸੇਵਕ ਕੀ ਸੇਵ॥ ਆਲ ਜੰਜਾਲ ਬਿਕਾਰ ਤੇ ਰਹਤੇ॥ ਰਾਮ ਨਾਮ ਸੁਨਿ ਰਸਨਾ ਕਹਤੇ॥ ਕਰਿ ਪ੍ਰਸਾਦੁ ਦਇਆ ਪ੍ਰਭ ਧਾਰੀ॥ ਨਾਨਕ ਨਿਬਰੀ ਖੇਪ ਹਮਾਰੀ॥॥॥



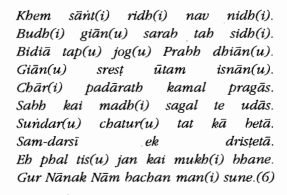
Hearing that thou art able to shelter, we implored Thee, O, Lord with Thyself, Thou united us, showing Thy pity. All enmity ended, we became the lowliest of the lowly, Naam-nectar we savour now in the company of the holy. Highly pleased with us is our Guru, our Sovran Lord, As the service of His servitor, gained His full accord. From sin and worldly entanglements we became free, Listening to the Lord's Naam, His Naam too recite we. Showing grace, the Sovran bestowed on us benevolence, And our merchandise, Nanak, at His court gained acceptance.4.

ਪ੍ਭ ਕੀ ਉਸਤਤਿ ਕਰਹੁ ਸੰਤ ਮੀਤ॥
ਸਾਵਧਾਨ ਏਕਾਗਰ ਚੀਤ॥
ਸੁਖਮਨੀ ਸਹਜ ਗੋਬਿੰਦ ਗੁਨ ਨਾਮ॥
ਜਿਸੁ ਮਨਿ ਬਸੈ ਸੁ ਹੋਤ ਨਿਧਾਨ॥
ਸਰਬ ਇਛਾ ਤਾ ਕੀ ਪੂਰਨ ਹੋਇ॥
ਪ੍ਧਾਨ ਪੁਰਖੁ ਪ੍ਗਟੁ ਸਭ ਲੋਇ॥
ਸਭ ਤੇ ਊਚ ਪਾਏ ਅਸਥਾਨੁ॥
ਬਹੁਰਿ ਨ ਹੋਵੈ ਆਵਨ ਜਾਨੁ॥
ਹਰਿ ਧਨੁ ਖਾਟਿ ਚਲੈ ਜਨੁ ਸੋਇ॥
ਨਾਨਕ ਜਿਸਹਿ ਪਰਾਪਤਿ ਹੋਇ॥੫॥

Prahh kī ustat(i) karob sant mīt. Sãvdhān ekāgar chīt. Sukhmanī sahaj Gobind gun Nām. Jis(u) man(i) hasai su hot nidhān. ichhā tā  $k\bar{\imath}$ *pūran* Pradhān purakh(u) pragaţ(u) sabh loe.  $\bar{u}ch$ рãе  $asth\bar{a}n(u)$ . Bahur(i) hovai āvan iān(u). naHar(i) dhan(u) khāt(i) chalai jan(u) soe. jiseh prāpat(i) Nānak boe.(5)

Dear saintly souls, let us utter the Lord's bepraisement, With a mind fully concentrated and in full awakenment. The spontaneous praise of the Lord's Naam is Sukhmani, In whose mind it gets a hold, full of virtues becomes he. All the desires of such a devotee, gain due fulfilment, He gets known in the world as a person pre-eminent. To the highest of levels reaches his equipoised state, In the cycle of transmigration he does not re-gyrate. Laden with the wealth of Naam from the world he goes, Nanak, on whom as pre-ordained this wealth He bestows.5.

ਖੇਮ ਸਾਂਤਿ ਰਿਧਿ ਨਵ ਨਿਧਿ॥
ਬੁਧਿ ਗਿਆਨੁ ਸਰਬ ਤਹ ਸਿਧਿ॥
ਬਿਦਿਆ ਤਪੁ ਜੋਗੁ ਪ੍ਰਭ ਧਿਆਨੁ॥
ਗਿਆਨੁ ਸ੍ਰੇਸਟ ਊਤਮ ਇਸਨਾਨੁ॥
ਚਾਰਿ ਪਦਾਰਥ ਕਮਲ ਪ੍ਰਗਾਸ॥
ਸਭ ਕੈ ਮਧਿ ਸਗਲ ਤੇ ਉਦਾਸ॥
ਸੁੰਦਰੁ ਚਤੁਰੁ ਤਤ ਕਾ ਬੇਤਾ॥
ਸਮਦਰਸੀ ਏਕ ਦ੍ਰਿਸਟੇਤਾ॥
ਇਹ ਫਲ ਤਿਸੁ ਜਨ ਕੈ ਮੁਖਿ ਭਨੇ॥
ਗਰ ਨਾਨਕ ਨਾਮ ਬਚਨ ਮਨਿ ਸਨੇ॥੬॥



Happiness, peace, great authority, treasures of all kind, Wisdom, knowledge, supernatural powers of the mind. Learning, meditation, Lord-union, intense devotion, The finest knowledge, the supernal inner ablution. Four cardinal articles and the mind-lotus's unfoldment, Detachment within, in outward living full involvement. Beauty, acumen, knowledge of Divine essentiality, Just outlook and the realization of the omni-parity. These benefits gains he, who not only recites verbally, Naam and Guru-word, Nanak, but also listens to them inly.6.

ਇਹੁ ਨਿਧਾਨੁ ਜਪੈ ਮਨਿ ਕੋਇ॥
ਸਭ ਜੁਗ ਮਹਿ ਤਾ ਕੀ ਗਤਿ ਹੋਇ॥
ਗੁਣ ਗੋਬਿੰਦ ਨਾਮ ਧੁਨਿ ਬਾਣੀ॥
ਸਿਮ੍ਰਿਤ ਸਾਸਤ੍ਰ ਬੇਦ ਬਖਾਣੀ॥
ਸਗਲ ਮਤਾਂਤ ਕੇਵਲ ਹਰਿ ਨਾਮ॥
ਗੋਬਿੰਦ ਭਗਤ ਕੈ ਮਨਿ ਬਿਸ੍ਾਮ॥
ਕੋਟਿ ਅਪ੍ਰਾਧ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਮਿਟੈ॥
ਸੰਤ ਕ੍ਰਿਪਾ ਤੇ ਜਮ ਤੇ ਛੁਟੈ॥
ਜਾ ਕੈ ਮਸਤਕਿ ਕਰਮ ਪ੍ਰਤਿ ਪਾਏ॥
ਸਾਧ ਸਰਣਿ ਨਾਨਕ ਤੇ ਆਏ॥੭॥

Eh(u) nidhān(u) japai man(i) koe. Sahh jug maih tā kī gat(i) hoe. Gun Gobind Nām dhun(i) bānī. Simrit(i) sāstra Bed hakhānī. Sagal matānt keval Har(i) Nām. Gobind bhagat kai man(i) hisrām. Kot(i) aprādh sādh sang(i) miṭai. Sant kripā te jam te chhuṭai. Jā kai mastak(i) karam Prahh pāe. Sādh saran(i) Nānak te āe.(7)

His Naam, the mine of virtues, whosoever recites inly, Gets enlightened in whatsoever period of time he be.

His words are Lord-eulogy, Naam-vibration's flow, All the scriptures of the world have pronounced it so. Of all religious thoughts, Lord's Naam is the essence, In the minds of His devotees, it has a lasting presence. By associating with a Sadhu, countless sins are seared, By the Saint's grace, from Yama's noose, is one cleared. On whose brows, His Grace-Writ inscribes the Dieu

On whose brows, His Grace-Writ inscribes the Dieu, Nanak, for his shelter, the persons, hasten to a Sadhu.7.



ਜਿਸੂ ਮਨਿ ਬਸੈ ਸੁਨੈ ਲਾਇ ਪ੍ਰੀਤਿ॥ ਤਿਸੂ ਜਨ ਆਵੈ ਹਰਿ ਪ੍ਰਭੂ ਚੀਤਿ॥ ਜਨਮ ਮਰਨ ਤਾ ਕਾ ਦੁਖ਼ ਨਿਵਾਰੈ॥ ਉਧਾਰੈ ॥ ਦੇਹ ਤਤਕਾਲ ਦਲਭ ਨਿਰਮਲ ਸੋਭਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਤਾ ਕੀ ਬਾਨੀ॥ ਏਕ ਨਾਮ ਮਨ ਮਾਹਿ ਰੋਗ ਬਿਨਸੇ ਦਖ ਭਰਮ ਸ ਸਾਧ ਨਾਮ ਨਿਰਮਲ ਤਾ ਕੇ ਕਰਮ ॥ ਸਭ ਤੇ ਉਚ ਤਾ ਕੀ ਸੋਭਾ ਬਨੀ॥ ਨਾਨਕ ਇਹ ਗੁਣਿ ਨਾਮੂ ਸੁਖਮਨੀ ॥੮॥੨੪॥

Jis(u) man(i) basai sunai lāe prīt(i). Tis(u) jan āvai Har(i) Prahh(u)  $ch\bar{\imath}t(i)$ . Janam maran tā kā dūkh(u) nivārai. Dulahh deh tat-kāl udhārai. Nirmal sobhā anmrit tā kī hānī.  $m\bar{a}h(i)$ Ek(u)  $N\bar{a}m(u)$ man samānī.  $D\bar{u}kh$ bhai bharam. rogbinse Sādh Nām(u) nirmal tā ke karam. Sabh teūch kī sobhā hanī. tā Nānak eh guṇ(i) Nām(u) Sukhmanī (8.24)

In whose mind abides Naam, who listens to it lovingly, This devotee remembers his Sovran Lord continually. Annulled for him, is the pain of birth and death, again, His hard to find, human body, gets salvation amain. His glory is spotless and nectarine his utterance,

As his mind is imbued with His Naam's immanence.

Effaced are all his woes, fears, doubts and afflictions,
He is acclaimed as a saint, spotless are all his actions.

The highest of all levels reaches this person's dignity,
Nanak, for these virtues, is His Naam, the fount of serenity.8.24.